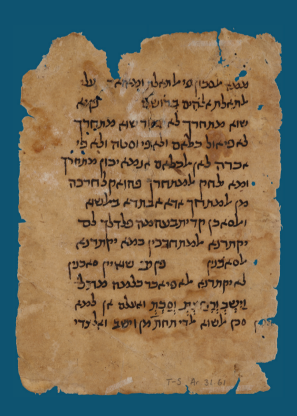
## The Tiberian Pronunciation Tradition of Biblical Hebrew

Volume II

**G**EOFFREY KHAN





# THE TIBERIAN PRONUNCIATION TRADITION OF BIBLICAL HEBREW

## **VOLUME II**

## The Tiberian Pronunciation Tradition of Biblical Hebrew

Including a Critical Edition and English Translation of the Sections on Consonants and Vowels in the Masoretic Treatise Hidāyat al-Qāri' 'Guide for the Reader'

Volume II

Geoffrey Khan







#### https://www.openbookpublishers.com

© 2020 Geoffrey Khan.



This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International license (CC BY 4.0). This license allows you to share, copy, distribute and transmit the text; to adapt the text and to make commercial use of the text providing attribution is made to the authors (but not in any way that suggests that they endorse you or your use of the work). Attribution should include the following information:

Geoffrey Khan, *The Tiberian Pronunciation Tradition of Biblical Hebrew, Volume II.* Cambridge, UK: Open Book Publishers, 2020, https://doi.org/10.11647/OBP.0194

In order to access detailed and updated information on the license, please visit, https://doi.org/10.11647/OBP.0194#copyright

Further details about CC BY licenses are available at, https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

All external links were active at the time of publication unless otherwise stated and have been archived via the Internet Archive Wayback Machine at https://archive.org/web

Updated digital material and resources associated with this volume are available at https://doi.org/10.11647/OBP.0194#resources

Every effort has been made to identify and contact copyright holders and any omission or error will be corrected if notification is made to the publisher.

Semitic Languages and Cultures 1, volume 2.

ISSN (print): 2632-6906 ISSN (digital): 2632-6914

ISBN Paperback: 978-1-78374-857-0 ISBN Hardback: 978-1-78374-858-7 ISBN Digital (PDF): 978-1-78374-859-4

DOI: 10.11647/OBP.0194

Cover image: Cambridge University Library T-S Ar. 31.61 (Hidāyat al-Qāri'). Courtesy of

the Syndics of Cambridge University Library

Cover design: Luca Baffa.

### Volume II

Edition and English Translation of the Sections on Consonants and Vowels in the Masoretic Treatise Hidāyat al-Qāri''Guide for the Reader'

## **CONTENTS**

| II. INTRODUCTION1                                           |
|-------------------------------------------------------------|
| II.Int.0.1. Preliminary Remarks1                            |
| II.Int.0.2. The Long Version                                |
| II.Int.0.3. The Short Version5                              |
| II.Int.0.4. The Manuscript Corpus8                          |
| II.Int.0.5. The Edition and Translation of the Texts 11     |
| II.Int.0.6. Terminology16                                   |
| II.Int.0.6.1. Arabic Terms                                  |
| II.Int.0.6.2. Hebrew and Aramaic Terms                      |
|                                                             |
| HIDĀYAT AL-QĀRI <sup>,</sup> (LONG VERSION)24               |
| II.L.0.0. INTRODUCTION24                                    |
| II.L.1.0. THE FIRST DISCOURSE: ON THE LETTERS 40            |
| II.L.1.1. Preliminary Discussion concerning the Nature of   |
| Letters40                                                   |
| II.L.1.2. Section concerning the Inventory of Letters 48    |
| II.L.1.3. Chapter concerning the Place of Articulation of   |
| the Letters                                                 |
| II.L.1.4. Section concerning some General Issues relating   |
| to Letters58                                                |
| II.L.1.5. Chapter on the Interchange of Letters 66          |
| II.L.1.6. Chapter concerning the Influence of the Four Let- |
| ters 'alef, vav, yod and he on the Six Letters              |
| 76 בֹגֹדֹכֹפֹת                                              |
| II.L.1.7. Section on Deviations from the General Rule 76    |

| II.L.1.8. Section on Further General Issues Relating        |
|-------------------------------------------------------------|
| to אֹנִיהֹ אַנִיהֹ 90                                       |
| II.L.1.9. Chapter concerning Letters that Occur in Three    |
| Grades94                                                    |
| II.L.1.10. Conjugations98                                   |
| II.L.1.11. Chapter concerning the Occurrence of Letters for |
| the Sake of Enhancement100                                  |
| II.L.1.12. Section (more on Enhancement)106                 |
| II.L.1.13. Chapter on Contraction110                        |
| II.L.2.0. THE SECOND DISCOURSE116                           |
| II.L.2.1. Preliminary Remarks on Vowels116                  |
| II.L.2.2. Chapter concerning the Number of the Vowels       |
| and those of them that are 'High', those of                 |
| them that are 'Level' and those of them that                |
| are 'Low', and what is Connected to this118                 |
| II.L.2.3. Section concerning what Corresponds to (Arabic)   |
| Inflectional Vowels122                                      |
| II.L.2.4. Section on the Correspondence (of Hebrew Vow-     |
| els) to Arabic Inflectional Vowels124                       |
| II.L.2.5. Section on <i>Raf<sup>c</sup></i>                 |
| II.L.2.6. Section on the Second <i>Raf</i> <sup>c</sup> 128 |
| II.L.2.7. Section on <i>Nașb</i>                            |
| II.L.2.8. Section on <i>Khafd</i> 130                       |
| II.L.2.9. Section (Preliminary Remarks on the Shewa)132     |
| II.L.2.10. Section concerning the Shewa132                  |
| II.L.2.11. Section on the Nature of Mobile Shewa136         |
| II.L.2.12. Chapter concerning the Mobile Shewa and what     |
| is Related to this138                                       |

Contents ix

| II.L.2.12.1. The First Subsection                        |
|----------------------------------------------------------|
| II.L.2.12.2. The Second Subsection                       |
| II.L.2.12.3. The Third Subsection                        |
| II.L.2.12.4. The Fourth Subsection                       |
| II.L.2.12.5. The Fifth Subsection                        |
| II.L.2.12.6. The Sixth Subsection                        |
| II.L.2.12.7. The Seventh Subsection                      |
| II.L.2.12.8. The Eighth Subsection                       |
| II.L.2.12.9. The Ninth Subsection                        |
| II.L.2.12.10. The Tenth Subsection                       |
| II.L.2.12.11. The Eleventh Subsection 164                |
| II.L.2.12.12. The Twelfth Subsection                     |
| II.L.2.12.13. The Thirteenth Subsection 166              |
| II.L.2.12.14. The Fourteenth Subsection 168              |
| II.L.2.13. Section concerning Uncertainty regarding the  |
| Reading of the <i>Shewa</i>                              |
| II.L.2.14. Section on the Names of the Vowels 172        |
| II.L.2.15. Section on their Place of Articulation 172    |
| II.L.2.16. Section concerning Combinations of them (i.e. |
| the Vowels) to Form Basic Nouns and Combi-               |
| nations of them to Form Abstractions 174                 |
| II.L.2.17. Chapter concerning the Descending of the Vow- |
| els from One to the Other according to the               |
| Order of their Places of Articulation 176                |
| II.L.2.18. On the Origin of the Vowels                   |
| II.L.3.0. THE THIRD DISCOURSE: ON THE ACCENTS            |
| (SELECTED PASSAGES) 182                                  |
| II.L.3.1. On the <i>Ga</i> <sup>c</sup> <i>ya</i>        |

| II.L.3.2. Chapter concerning Cases whose Rule is not at all   |
|---------------------------------------------------------------|
| Dependent on an Accent and Cases whose Rule                   |
| is Dependent on an Unspecified Accent184                      |
|                                                               |
| HIDĀYAT AL-QĀRI' (SHORT VERSION)194                           |
| II.S.0.0. INTRODUCTION194                                     |
| II.S.1.0. SECTION CONCERNING THE PLACE OF                     |
| ARTICULATION OF THE LETTERS198                                |
| II.S.2.0. SECTION CONCERNING אוֹיה AND בֹגדֹכפׁת בגדֹכפֿת 204 |
| II.S.3.0. <i>TAV</i>                                          |
| II.S.4.0. SECTION CONCERNING THE VOWELS218                    |
| II.S.5.0. SECTION CONCERNING THE SHEWA222                     |
| II.S.6.0. MOBILE SHEWA230                                     |
| II.S.6.1. The First Subsection230                             |
| II.S.6.2. The Second Subsection232                            |
| II.S.6.3. The Third Subsection236                             |
| II.S.6.4. The Fourth Subsection236                            |
| II.S.6.5. The Fifth Subsection236                             |
| II.S.6.6. The Sixth Subsection238                             |
| II.S.6.7. The Seventh Subsection240                           |
| II.S.6.8. The Eighth Subsection240                            |
| II.S.6.9. The Ninth Subsection240                             |
| II.S.6.10. The Tenth Subsection240                            |
| II.S.6.11. The Eleventh Subsection242                         |
| II.S.6.12. The Twelfth Subsection242                          |
| II.S.6.13. The Thirteenth Subsection242                       |
| II.S.6.14. The Fourteenth Subsection244                       |
| II.S.7.0. SECTION ON THE NAMES OF THE VOWELS AND              |
| THEIR PLACE OF ARTICULATION246                                |

Contents xi

| II.S.8.0. DISCUSSION CONCERNING THEIR PLACE OF |       |
|------------------------------------------------|-------|
| ARTICULATION                                   | . 250 |
| II.S.9.0. SECTION CONCERNING THE GA'YA         | 252   |
|                                                |       |
| COMMENTARY ON HIDĀYAT AL-QĀRI <sup>&gt;</sup>  | . 254 |
| Long Version                                   | . 254 |
| Short Version                                  | . 302 |
|                                                |       |
| REFERENCES AND ABBREVIATIONS                   | . 305 |
| Abbreviations                                  | . 305 |
| References                                     | . 305 |
| NDEXES                                         | 315   |

#### II. INTRODUCTION

#### II.INT.O.1. PRELIMINARY REMARKS

This volume presents an edition and English translation of the sections of the Masoretic treatise *Hidāyat al-Qāri*, 'Guide for the Reader' that concern the consonants and vowels. This medieval work constitutes an important primary source for the reconstruction of the Tiberian pronunciation tradition, and it has been constantly referred to in volume 1.

Some general remarks concerning *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> in the context of other Masoretic treatises have been made in vol. 1, §I.0.13.1., where references are given to previous scholarship on the text, in particular the important work of Ilan Eldar.

The author of *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> was the Karaite grammarian <sup>2</sup>Abū al-Faraj Hārūn, who was active in Jerusalem in the first half of the eleventh century (see vol. 1, §I.0.13.4.). He produced the work in Arabic in both a long and a short version, first writing the long version and subsequently abbreviating this to produce a shortened recension. These underwent further recensions in later centuries in both Arabic and Hebrew (see vol. 1, §I.0.13.1.). The original Arabic versions written by <sup>2</sup>Abū al-Faraj Hārūn contained an introduction, followed by sections on the consonants ,vowels and accents. The edition presented in this volume is of the extant portions of the introduction and sections on the consonants and

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> His authorship is identified explicitly in a scribal note preserved in the Genizah fragment of the short version JRL A 694 (Eldar 1994, 41).

vowels in both versions. Also included in the edition are some selected passages from the section on the accents that relate to the ga'ya and to the interaction of vocalization and stress. Eldar (2018) has made an edition of the section on musical accents and also has published selected passages from other sections of both versions of the treatise (e.g. Eldar 1980; 1987a; 1987b; 1994). There are not, however, any full editions of all the extant portions of the introduction and the sections on the consonants and vowels in the two versions. Moreover, Eldar published the selected passages with a Hebrew translation. The edition in this volume, therefore, complements the work of Eldar by making available the entire text of the introduction and sections on consonants and vowels and by providing an English translation. It is based on many newly identified manuscripts in the Firkovitch collections (National Library of Russia, St. Petersburg), which now allow a complete reconstruction of the text of the short version and a nearly complete reconstruction of the text of the long version. The edition is accompanied by a commentary, which clarifies passages where it has been deemed necessary and contextualizes the ideas of 'Abū al-Faraj within the linguistic and philosophical thought of his day.

#### II.INT.0.2. THE LONG VERSION

In his introduction to the long version,  $^{3}$ Abū al-Faraj indicates (§II.L.0.1.10.) that the work consists of three discourses ( $maq\bar{a}l\bar{a}t$ ), one devoted to consonants, one to vowels and one to accents. The introduction to the third discourse refers to the

division of the work into two parts ( ${}^{2}ajz\bar{a}{}^{2}$ ), with the first two discourses in part one and the third discourse in part two:

The first part contains two discourses. The first discourse contains a discussion concerning the letters. The second discourse contains a discussion concerning the vowels. This part contains one discourse, which contains a discussion concerning the accents of the twenty-one books and the accents of the three books.<sup>2</sup>

The majority of sections of the long version that are covered by the edition here are extant in their entirety in the surviving manuscripts, with only a few, apparently relatively small, gaps.

The grammatical works of 'Abū al-Faraj reflect a considerable influence from contemporary Arabic linguistic thought and direct parallels can be found between his works and Arabic grammatical literature (Khan 1997; Khan, Gallego, and Olszowy-Schlanger 2003, xi–xxxii; Becker 1996; Basal 1998; 1999). 'Abū al-Faraj's works exhibit convergences with contemporary Arabic texts also in general features of literary form, such as the authorial preface (Goldstein 2014).

The Arabic genre of literature that would be expected to correspond most closely to *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> is that of works on correct Qur<sup>2</sup>ānic recitation, known as *tajwīd*. A comparison with *tajwīd* works from roughly the same period, such as those of

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> MS L8, fol. 57r: אן אלגזו אלאול פיה מקאלתין אלמקאלה אלאולי תשתמל עלי אלכלאם פי אלחרוף ואלמקאלה אלתאניה תשתמל עלי אלכלאם פי אלמלוך והדא אלגזו פיה מקאלה ואחדה תשתמל עלי אלכלאם פי אלחאן אלואחד ועשרין ספר ואלחאן אלתלתה אספאר.

al-Dānī (d. 1052-3)³ and al-Qaysī (d. 1045),⁴ reveals some parallels in structure. These *tajwīd* manuals open with an introduction on the requirements of *tajwīd* sanctioned by earlier authorities. This is followed by a series of sections on the pronunciation of the consonants, arranged by place of articulation, which is clearly analogous to the contents of the first discourse of *Hidāyat al-Qāri*². In these *tajwīd* manuals, however, there are no clear counterparts to the various sections of *Hidāyat al-Qāri*² on philosophical aspects of letters (§II.L.1.1.), on morphological formations involving the interchange, augmentation and elision of letters (§II.L.1.5., §II.L.1.11., §II.L.1.13.) and on verbal conjugations (§II.L.1.10), which are found in the first discourse of the long version of *Hidāyat al-Qāri*².

The remainder of the contents of the *tajwīd* manuals are concerned mainly with contextual variations in the realization of vowels, in particular with regard to their length. This does not correspond very closely to the second discourse of the long version of *Hidāyat al-Qāri*, which is concerned with philosophical aspects of vowels (§II.L.2.1.–§II.L.2.2., §II.L.2.18.), the role of vowels in various morphological formations (§II.L.2.3.–§II.L.2.8., §II.L.2.16.–§II.L.2.17), the *shewa* (§II.L.2.9.–§II.L.2.13.) and the production and places of articulation of vowels (§II.L.2.14.–§II.L.2.15.).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 'Abū 'Amr 'Uthmān ibn Sa'īd al-Dānī, *Al-Taḥdīd fī al-'Itqān wa-l-Tajwīd* (ed. al-Ḥamad 2001).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Makkī ibn 'Abī Ṭālib al-Qaysī, *Al-Ri'āya li-Tajwīd al-Qirā'a wa-Taḥqīq Lafẓ al-Tilāwa* (ed. Farḥāt 1996).

The *tajwīd* manuals do not contain sections corresponding to the treatment of cantillation accents in the third discourse of *Hidāyat al-Qāri*, since pitch variation in the recitation of the Qur'ān is not prescribed but is improvised (Nelson 2001).

The various aforementioned components in the three discourses of Hidāyat al-Qāri' that do not have counterparts in the tajwīd manuals have been incorporated from the Masoretic tradition, from material on morphology in other grammatical works of 'Abū al-Faraj Hārūn, from the Arabic grammatical tradition, e.g. the theory of the production of vowels (§II.L.2.15.),5 and from philosophical treatments of language in Muslim speculative theological works (kalām). The custom of incorporating morphological material into treatments of pronunciation is seen already in earlier Masoretic treatises such as Kitāb al-Musawwitāt (ed. Allony 1963) and Seder ha-Simanim (ed. Allony 1965). It is clear that Hidāyat al-Qāri' is hybrid with regard to the nature and origin of its contents. It does not replicate exactly the format of Our anic tajwid manuals. It does not, moreover, constitute a simple compendium of material from the Masoretic tradition, despite the statement to that effect in §II.L.0.9. of the introduction.

#### II.Int.0.3. The Short Version

The short version of *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> has survived in many more manuscripts than the long version. This reflects the greater popularity of the short version. The same applies to the distribution of <sup>2</sup>Abū al-Faraj's grammar book *al-Kitāb al-Kāfī fī* 

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> This can be traced to the Muslim physician Ibn Sīnā (980–1037 C.E.); cf. Eldar (1983) and vol. 1, §I.2.1.3.

al-Lugha al-Tbrāniyya 'The Sufficient Book concerning the Hebrew Language', which is a shortened version of his original grammar book al-Kitāb al-Mushtamil 'alā al-'Uṣūl wa-l-Fuṣūl fī al-Lugha al-'Ibrāniyya 'The Comprehensive Book of General Principles and Particular Rules of the Hebrew Language' and is extant in many more manuscripts than al-Kitāb al-Mushtamil (Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, xlvii).

In the introduction to the short version of *Hidāyat al-Qāri*', 'Abū al-Faraj indicates that he may take the opportunity to include 'where necessary what was not mentioned in the (original) *Hidāyat al-Qāri*'. This is analogous to his approach in *al-Kitāb al-Kāfī*, in which he in several places states that he is expanding on material that is dealt with in *al-Kitāb al-Mushtamil* or presenting the material in a different arrangement. In one case he admits that the view he expresses in *al-Kitāb al-Kāfī* should supersede the remarks he made on the subject in *al-Kitāb al-Kāfī* (Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, xxxiii).

The first two discourses of the original long version of *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> have been made more concise in the short version by removing sections that relate to philosophical discussions of letters and vowels, and sections that are concerned with morphological patterns and processes. The main sections that are retained in the short version of the first two discourses concern the pronunciation of the consonants, vowels and *shewa*. The division into two discourses has also been eliminated.

The first part of the introduction to the short version (§II.S.0.1.–§II.S.0.2.) includes a variety of titles of the work. It is indicated that the long version was called *Kitāb al-Shurūṭ* 'The

Book of Conditions/Rules', but was generally known (*mulaqqab*) by the name *Hidāyat al-Qāri*'. The term *sharṭ* 'rule' is a term that is frequently used in the work. The short version of *Hidāyat al-Qāri*' (*mukhtaṣar Hidāyat al-Qāri*') is said in the introduction to have been known as *Kitāb al-Muhja* 'The Book of the Essential Requirements (literally: the lifeblood).' This corresponds closely the title *Muhjat al-Qāri*' (מהג׳ה אלקאר) 'The Essential Requirements of the Reader' that appears in a booklist datable to the 13<sup>th</sup> century (Allony 1975, 56). A Genizah fragment of the short version has a scribal note that refers to the work as *Kitāb al-Hidāya fī 'Ilm Shurūṭ al-Miqrā* 'The Book of Guidance regarding the Knowledge of the Rules of Scriptural Reading' (JRL A 694). A Genizah fragment of an anonymous Masoretic treatise (CUL T-S NS 311.113) refers, moreover, to what appears to be *Hidāyat al-Qāri*' by the title *Kitāb al-'Alḥān* 'The Book of the Accents'.

Some other works of 'Abū al-Faraj are referred to with different forms of title. This applies, for example, to his glossary of biblical words, which is referred to in the sources with various titles, including *Tafsīr 'Alfāẓ al-Miqrā* 'Explanation of Biblical Words', *Sharḥ 'Alfāẓ allatī fīhā Ṣu'ūba fī al-Miqrā wa-Dhikr Ishtiqāqihā* 'The Explanation of Words in the Bible that have Difficulty and the Mention of their Derivation', '*Alfāẓ al-Ṣa'ba allatī li-l-Torah* 'The Difficult Words of the Pentateuch' (Goldstein 2014, 357).

The full text of the sections that are covered in this edition are extant in the surviving manuscripts.

#### II.INT.0.4. THE MANUSCRIPT CORPUS

The edition of the long version of *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> is based on all manuscripts of the work that are known to me. These are extant predominantly in the Second Firkovitch collection of the National Library of Russia in St. Petersburg. The corpus includes the following manuscripts. Full class-marks are given together with the abbreviations that are used in the edition:<sup>6</sup>

St. Petersburg, National Library of Russia:

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2390 = L1

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2505 = L2

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 4477 = L3

II Firkovitch, Evr.-Arab. II 307 = L4

II Firkovitch, Evr.-Arab. II 418 = L5

II Firkovitch, Evr.-Arab. II 604 = L6

Cambridge University Library:

T-S NS 301.23 = L7

New York, The Jewish Theological Seminary:

JTS 8110, EMC 829, 832 = L8

The number of extant manuscripts of the short version is much larger and only a selection of those that are extant were

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> These include some manuscripts that were identified by Ilan Eldar. I identified the remainder in my investigations in the Firkovitch collection.

used for the edition. These again are predominantly from the Second Firkovitch collection, which preserves the longest manuscripts. My corpus includes the following:<sup>7</sup>

#### St. Petersburg, National Library of Russia:

```
II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2347 = S1
```

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 
$$2772 = S11$$

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2794 = S12

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2945 = S19

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2966 = S20

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> I identified the majority of these manuscripts in my searches through the Firkovitch collection. Some were drawn to my attention by José Martínez Delgado, whose help is here gratefully acknowledged.

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 3384 = S21 II Firkovitch, Evr.-Arab. I 3944 = S22 II Firkovitch, Evr.-Arab. II 297 = S23 II Firkovitch, Evr.-Arab. II 323 = S24 II Firkovitch, Evr.-Arab. II 325 = S25

II Firkovitch, Evr.-Arab. II 326 = S26

II Firkovitch, Evr.-Arab. II 420 = S27

II Firkovitch, Evr.-Arab. II 488 = S28

#### Cambridge University Library:

Mosseri I, 57.2 = S29

In addition to these manuscripts, there are also several extant Genizah fragments containing the short version, which were used by Eldar (1987a; 1987b) in his edition of selected passages from the short version. For my own edition I decided to give preference to the longer manuscripts that are now available in the Firkovitch collection.

The manuscripts of the corpus that are used for the edition of the long and short versions are all written in Judaeo-Arabic (Arabic in Hebrew script). They do not include any colophons. Their scribal hands and codicology, however, are similar to the manuscripts from the Firkovtich collection that formed the basis of the edition of 'Abū al-Faraj's grammatical work *al-Kitāb al-Kāfī* (Khan, Gallego, and Olszowy-Schlanger 2003, xlvii–lxix). Based on this comparison, therefore, they can be dated to a period ranging from the eleventh to the thirteenth centuries. Their ultimate origin would in all likelihood have been the Karaite synagogue in Cairo, which appears to have been the source of most of the Second Firkovitch collection (Harviainen 1996).

#### II.INT.0.5. THE EDITION AND TRANSLATION OF THE TEXTS

The edition of the two texts follows the same basic method as was applied in the edition of 'Abū al-Faraj's *al-Kitāb al-Kāfī* (ed. Khan, Gallego, and Olszowy-Schlanger 2003). The objective of this method is to produce a text that is as clear and readable as possible but still remains close to the philological reality of the manuscripts.

For each section of the works a single manuscript was chosen to act as the basis of the edition. Preference was given to a manuscript that contains the section in undamaged folios. As is the case with most manuscripts of the Second Firkovitch collection, individual folios are often out of order in the manuscripts of the corpus. This has often necessitated re-ordering the folios. Where the complete section is not contained in one base manuscript, various base manuscripts are used for the section.

As far as possible, the text is presented in the edition exactly as it appears in this base manuscript for a particular section, following its orthography and reproducing the diacritical marks and vocalization. Where scribes make corrections or additions to the text, these are incorporated into the edition. No indication is made, however, of deleted text. Similarly, when text is inserted as an afterthought in the margin, it has been included in the main text of the edition.

Collations are made with other manuscripts that preserve this section of the text. Where there is a difference in another manuscript, this is indicated in the critical apparatus. These differences include both textual and also orthographic variations. If the reading in another manuscript is clearly superior to that of the base manuscript, the superior reading is adopted in the edited text and distinguished by enclosing it in angled brackets < .... >. Editorial judgements as to superiority in reading do not include cases where another manuscript has a linguistic construction that conforms more closely to the conventions of Classical Arabic than the one found in the base manuscript, so long as the construction in the base manuscript could be interpreted as exhibiting a difference only in linguistic register and is not the result of a scribal error. In some cases where the reading of the base manuscript makes little sense and no superior reading is available in other manuscripts, an emended reading is proposed, enclosed in angled brackets, which is as close as possible in form to the reading in the manuscript.

If small lacunae occur in the base manuscript and the text has been supplied from another manuscript or the missing text is easily reconstructable, the supplied text is enclosed in square brackets [...].

readability of the text. Indeed, it cannot be excluded that the omission of diacritical marks on the letters *dalet* and *tav* representing Arabic  $dh\bar{a}l$  and  $th\bar{a}^{\circ}$  may, in some cases, be a reflection of the pronunciation of these consonants by the scribe as stops rather than fricatives due to the interference of his vernacular dialect.

Hebrew words and Biblical quotations are vocalized in some manuscripts. If vocalization appears in the base manuscript, this is reproduced in the edition exactly as it is written by the scribe. The vocalization always consists of Tiberian signs, but in many cases it deviates from the standard Tiberian Masoretic vocalization. These reflect idiosyncracies of vocalization and pronunciation of individual scribes who transmitted the text. The standard Tiberian vocalization of the Hebrew words is given in the translation on the page facing the edited text. The most common deviations from standard Tiberian vocalization include the following:

Interchange of segol and pataḥ (cf. vol. 1, §I.4.3.3.), e.g.

בֶּרֶע (long version, §II.L.1.10. | Standard Tiberian: בֶּרֶע Gen. 14.2 'Bera')

בֶּעֶר (long version, §II.L.1.10. | Standard Tiberian: בָּעֵר Psa. 92.7 'stupidity')

נֶם (long version, §II.L.2.12.7. | Standard Tiberian: גֶם 'also')

קקנְנְתְּ (long version, §II.L.2.12.14. | Standard Tiberian: מְקְנֵנְתְּ Jer. 22.23 'nested')

יַחְדְיָהוּ (long version, §II.L.2.10.2. | Standard Tiberian: יֶחְדְיָהוּ 'Jehdeiah') יְרְבָּה (long version, §II.L.1.13. | Standard Tiberian: יְרָבֶּה 'it multiplies')

Simple vowel sign in place of a hatef sign on gutturals, e.g.

וַעֵלֵי (long version, §II.L.1.11.4. | Standard Tiberian: וַעֲלֵי Psa. 92.4 'and on')

עֵבֵי (long version, §II.L.1.11.4. | Standard Tiberian: עָבֵי 'until')

וַיְמַהַרְּוֹ (long version, §II.L.2.12.4.2. | Standard Tiberian: וְיָמֵהְרוֹ Josh. 8.14 'they made haste')

Non-standard distribution of shewa and hatef signs, e.g.

יַמְחְאוּ כּף (long version, §II.L.2.12.1.6. | Standard Tiberian: יְמְחְאוּ־כֵּף Psa. 98.8 'let them clap their hands')

אַלְהְהְוֹם (long version, §II.L.2.12.1.6. | Standard Tiberian: אֱלְהְהְוֹם Ezra 7.16 'their God')

בְּיֵּוֹם הָהוֹא (long version, §II.L.2.12.2.2. | Standard Tiberian: בַּיָּוֹם הָהוֹא Isa. 27.2 'on that day')

The edited texts have been divided into numbered sections and subsections, which correspond to sense units. In some cases these paragraph divisions are also marked in the base manuscript by various means, such as section titles or blank spaces. In numerous cases, however, they are not marked in the manuscript. It was decided that the imposition of a system of paragraph division produced a text that is far more readable and also would facilitate reference to specific passages. The numbers of the paragraphs consist of three elements: A roman numeral II, denoting volume 2 of the book, a capital L or S, denoting the long or

short version respectively, and a series of Arabic numerals indicating sections and subsections, e.g. II.L.1.7.11 (= vol. 2, long version, section 1.7.11.). Where the original text does not have a title at a major section division, a title indicating the contents of the section is supplied in the translation in brackets. Where the original text has only a generic title at such divisions, such as פצל 'section', the specific content of the section is likewise supplied in the translation in brackets.

Section numbers of this introduction have the prefix II.Int.

The folio divisions of the base manuscript are shown in the edited text by a superscribed abbreviation of the manuscript with the folio number after a colon, indicating where the following text begins, e.g. (L5:17v) denotes that the following text begins on fol. 17 verso of the manuscript L5.

The English translation is intended to be read either in conjunction with the original text or independently of it. An attempt has been made to convey to the reader as clearly as possible the sense of the author. The translation is not, therefore, a slavishly literal rendering of the text, since this would often remain obscure for the English reader on account of the predilection of 'Abū al-Faraj for complex syntax. Biblical quotations are reproduced in the original Hebrew, with standard Masoretic vocalization and an English translation. Occasional footnotes clarify some details of the translation. Longer explanations on the various sections of the text are given in a commentary after the editions. This commentary includes references to various parallel sources and to the relevant sections in vol. 1.

#### II.Int.0.6. Terminology

The technical terminology used by 'Abū al-Faraj in *Hidāyat al-Qāri*' corresponds closely to what is found in his grammatical works (Khan, Gallego, and Olszowy-Schlanger 2003, xxxix–xlvi). Much of the grammatical terminology is that which was used in the mainstream Baṣran school of Arabic grammar of the period. There are also a number of survivals of Hebrew and Aramaic terms from the Masoretic and early Karaite grammatical tradition. Some of these have been Arabicized. The main technical terms that are used in *Hidāyat al-Qāri*' are as follows.

#### II.Int.0.6.1. Arabic Terms

```
אמר 'imperative' אנחא 'anḥā' 'vowels'

שמה 'asās 'basic noun'
שמה ism 'noun'
שמה istifhām 'interrogative'
שלי 'aṣl 'basic form'
שלי bē 'bet'
שלי dāl 'dalet'
שלי 'arw' har 'vav'

ענון 'arrow-head' (term for the vowel sign qibbuṣ)
או הרף אללין
שלין harf 'letter'
שלין הרף אללין
ווו.1.1.7.)
```

חרף מסתעמל *ḥarf musta'mal* 'auxiliary letter' (see commentary on §II.L.1.12.3.)

טעאם ta'ām 'taste (of a vowel)', 'perceived quality (of a vowel)' (see commentary on §II.L.1.1.)

כאדם khādim 'subordinate particle'

אַב kāf 'kaf'

כבר *khabar* 'assertion'

כסדאני kasdānī 'Aramaic'

בסרה kasra (i vowel)

לֹפּלִי *khafḍ* 'lowering' (vowel quality) (see commentary on §II.L.2.3.)

לגה lugha 'lexical class' (see commentary on §II.L.0.1.1.)

מאציי māḍī 'past tense'

מדגוש madgūsh 'with dagesh'

מדכר madhakkar 'masculine'

מונת mu'annath 'feminine'

מלך (pl. מלוך) 'vowel' (literally: 'king')

מסתקבל mustaqbal 'future tense'

מפעול  $maf^c\bar{u}l$  'passive participle'

מפעול מטלק maf<sup>c</sup>ūl muṭlaq 'absolute object' (equated with the Hebrew infinitive, see commentary on §II.L.2.7.1.)

מצאף mudāf 'conjoined' (see commentary to §II.L.1.5.21.)

```
מצדר מסתעאר maṣdar\ musta\'ar 'transposed infinitive' (see commentary on §II.L.2.7.2.)
```

מקטע maqta' 'prosodic stopping point', 'place of prosodic division' (§II.L.2.10.3., §I.2.5.2.)

מרפי marfī 'with rafe'

נגמה naghama 'vowel'

naṣb 'holding level' (vowel quality) (see commentary on §II.L.2.3.)

נקטה ואחדה nuqta wāḥida 'single dot', i.e. ḥireq

נקטה מן אספל nuqta min 'asfal 'dot below', i.e. hireq

נקטין nuqtatayn 'two dots', i.e. sere

סאכן sākin 'silent, without a following vowel'

עבראני 'ibrānī 'Hebrew (language)'

עטף 'atf 'conjunction'

ערץ' 'araḍ 'abstraction, abstract property, verbal property'

פאעל  $f\bar{a}^{c}il$  'agentive participle'

פאעל באלגיר fā'il bi-l-ghayr 'transitive agent'

פאעל בנפסה fā'il bi-nafsihi 'reflexive agent'

'pataḥ' פאתחה

פעל fil 'verb'

פעל אלדי לם יסם פאעלה fi'il alladh $\bar{\iota}$  lam yusamma f $\bar{a}$ 'iluhu 'action whose agent has not been mentioned', i.e. passive.

פעל פי אלנפס fil fī al-nafs 'intransitive verb'

```
פרע far' 'secondary, derivative form' פתחה fatḥa (a vowel)

קאמצה (amma (u vowel)
(קואמץ (pl. קאמץ) 'qameș'
עעם qaṭ' 'disjoined state'
עשר rākib 'affix'
עשר raf' 'raising' (vowel quality) (see commentary on §II.L.2.3.)
אווי 'shewa'
עווא shewa mutaḥarrik 'mobile shewa'
שוא שאכן shewa sākin 'silent shewa'
עווא taṣrīf 'verbal conjugation'
תקדיר taqdīr 'virtual form' (see commentary on §II.L.1.4.8.)
```

#### II.Int.0.6.2. Hebrew and Aramaic Terms

אוֹגְרָה 'collection' of exceptional words with regard to the occurrence of *dagesh* on initial בגדכפת consonants (§II.L.1.7., §II.S.2.0.)

אינת the person prefixes of the prefix conjugation (א, י, ג, יח) יאָתא מַרְחִיק 'coming from far', a variant form of deḥiq (§II.L.1.7., §II.S.2.0.)

בית הַבְּלִיעָה 'place of swallowing, throat'

```
'gimel' גמאל
```

symbol representing verbal conjugations with imperatives containing *pataḥ* in the first syllable and past forms containing *ḥireq* in the first syllable (§II.L.2.7.2., §II.L.2.8.2.)

געיה 'ga'ya'

דגש 'dagesh' דגש

יְּדְחֵיק 'what is compressed', *deḥiq*, compression of a vowel that brings about the occurrence of *dagesh* at the beginning of a following word (§II.L.1.7., §II.S.2.0.)

דְּפְּסִיק 'what is paused', a pause due to *paseq* (§II.L.1.7., §II.S.2.0.)

הי, הא 'he'

ון 'vav'

חית 'het'

'ḥolem' חֹלֶם

'ḥireq' מֶרֶק 'hireq'

טית 'tet'

טְעַם (i) 'accent'; (ii) 'taste (of a vowel)', 'perceived quality (of a vowel)' (see commentary on §II.L.1.1.)

יוד 'yod'

symbol representing verbal conjugations with imperatives containing *holem* in the first syllable and past forms containing *patah* in the first syllable (§II.L.2.5.)

```
'lamed' למאד
לשון 'lexical class', 'linguistic form' (see commentary on
§II.L.0.1.1.)
מידע 'definite'
מים, מאם 'mem'
מבה symbol representing verbal conjugations with impera-
tives containing patah in the first syllable and past forms
containing segol in the first syllable (§II.L.2.7.2.)
'disjoined' (see commentary to §II.L.1.5.21.)
'indefinite' מְנְכֵּר
symbol representing verbal conjugations with impera-
tives containing sere in the last syllable and past forms con-
taining patah in the last syllable (§II.L.2.8.2.)
mappig מַפֶּק, מַפִּיק
'נוז 'nun'
'segol' סגולה
סמאך 'samekh'
י סמוך 'conjoined' (see commentary to §II.L.1.5.21.,
§II.L.2.17.)
עבר 'past tense'
עין 'cayin'
'root of the tongue' עיקר הלשון
ים 'pe' פא
```

```
תחם 'pataḥ' פתח 'ṣade'

יאַרִי 'ṣere'

יקוף 'qof'

יקמץ 'qameṣ'

יריש 'resh'

ירמfe'
```

שׁוּשָׁל symbol representing verbal conjugations with imperatives containing *shureq* in the first syllable and past forms containing *games* in the first syllable (§II.L.2.6.)

```
שין 'shin'
```

שִּירָה symbol representing verbal conjugations with imperatives containing *ḥireq* in the first syllable and past forms containing *qameş* in the first syllable (§II.L.2.8.2.)

שירו symbol representing verbal conjugations with imperatives containing *ḥireq* in the first syllable and past forms containing *ḥolem* in the first syllable (§II.L.2.5.)

```
שרק 'shureq'
וּהָ, יְּהִי 'tav'
הַמַה 'interrrogative'
```

## HIDĀYAT AL-QĀRI'

## HIDĀYAT AL-QĀRI' (LONG VERSION)

## II.L.0.0. (INTRODUCTION)

**GAP** 

## II.L.0.1.

[...] לְיִוֹם קוֹמֵי לְעֵד 'for the day when I arise as a witness' (Zeph. 3.8), יָהוֶהוּ אוֹרֵי וְיִשְׁעִי 'The Lord is my light and my salvation' (Psa. 27.1), which are two masculine nouns, since the accent is at the end and not the beginning of the word. Another example is (Ruth 2.6), which means 'who returned' and is a past verb, since the accent is on the first letter. Similar to this in letters and form is וְשַבְּה אֵל־בֵּית אבִיה (Lev. 22.13), which means 'and she became one returning (to her father's house)', 'she became one doing', since the accent is not on the first letter. A similar case is בל-הנפש הבאה ליעקב (Gen. 46.26), which means 'every soul (belonging to Jacob) that is entering'. Since the accent occurs on the 'alef, (it means) the soul became one doing, as opposed to בַּל־הַגָּפַשׁ לְבֵית־יַעֵקֶב הַבָּאָה מְצְרֵיִמָה (Gen. 46.27), which means '(all the persons belonging to Jacob who) arrived' or 'who entered'. The he in the first word (i.e. הַבַּאַה Gen. 46.26) is the he of the definite article, whereas in the second word (i.e. הבאה Gen. 46.27), it is in place of אשר. The accent has changed two things: the meaning (of the word) and the meaning of the affixed he. Likewise, שַבוּ על־עונת אבותם 'They have turned back to the iniquities of their forefathers' (Jer. 11.10), since the accent is on the shin, this is from the lexical class of 'returning', as opposed to שָבוּ וַיַּבְאוּ 'They captured and made their prey' (Gen. 34.29), which should be interpreted as being from the lexical

## הדאיה אלקאר

II.L.0.0.

**GAP** 

II.L.0.1.

<אסמין> אסמין לעָד ייֵי אורָי וְישעי פצארא אסמין ] (L5:17r) למדכר למא תאכר אללחן ען אול אלכלמה וכדלך הַשֶּבָה עִם נַעָמֵי ותפסירה אלתי רגעת פעלא מאציא למא כאן אלטעם מע אלחרף אלאול מתל דלך פי אלחרוף ואללפט כקו ושַבָּה אל בית אביה אלדי תפסירה ותציר ראגעה צארת פאעלה למא תאכר אלטעם ען אול חרף וכדלך כל הנפש הבאה ליעקב אלדי יפסר בל אלנפס אלדאכלה למגי אללחן עלי אלאלף (L5:17v) צארת אלנפס פאעלה מכאלפא לקוֹ [כל] הנפש לבית יעקב הַבַּאַה מַצְרֵימָה אלדי תפסירה אלדי חצלת או אלדי דכלת ויכון אלהא עלי אלכלמה אלאולי הא אלתעריף ועלי אלכלמה אלתאניה מקאם אשר גייר אללחן שיין אלמעני ומעני אלהא אלראכב וכדלך שבו על עונות אבותם לחצול אלטעם עלי אלשין כאן מן לגה אלרגוע מכאלפא שַבוּ ויַבְזוּ אלדי יפסר מן לגה אלסבי למגי

L5:17r אמראן S20:1r (short version) אמראן 1

class of 'capturing', since the accent is on the bet. Likewise עוֹרֶי הַבְּרִי־שֵׁיר (Jud. 5.12), in which the first (two cases of עוֹרִי (Jud. 5.12), in which the first (two cases of עוֹרִי (שִׁרִי בְּבְּרִי־שֵׁיר (mean 'my rousing, my rousing', since the accent occurs on the resh, whereas the second (two cases of יעוֹרִי (mean 'rouse yourself', feminine singular imperative, on account of the occurrence of the accent on the 'ayin. Similarly, account of the occurrence of the prophets' (Hosea 12.11) should be interpreted as a past verb, since the accent falls on the bet, as opposed to יְּבַּרְתִּי עֵל לְבֵּה 'I will speak tenderly to her' (Hosea 2.16), which should be interpreted as a future verb. (To these could be added) other similar examples. On account of this, the accents have an important status and there is a need to learn them.

## II.L.0.2

If one were to say 'What do you say concerning the formation of these accents?', the response would be that they originated by convention among the people of the language, by the help of which they fully expressed their purposes, as in the aforementioned examples and others. They established them by convention, just as they established the vowels by convention, as will be explained. It is not impossible that the established form was based on a particular type of arrangement of the Levites in [ Ezra], peace be upon him, because [ accents were established [ ] his time [ 1, for if he investigates what [ ] the forms, he would realize that it was ] on the basis of the principles of fixed by the Levites [ singing and according to the established arrangement [ ] serves pashta [ ] close to [ ] two conjunctive accents, namely inverted shofar<sup>1</sup> and merkha, as will be explained.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> I.e. mahpakh.

אללחן עלי אלבא וכדלך עוּרְי עוּרְי דבוֹרָה עְוּרִי (בוּנְי עְוּרִי דברי עוּרִי עוּרִי עוּרִי עוּרִי עוּרִי עוּרִי אלטעם עלי שיר אלדי תפסיר אלאול תוראני תוראני למגי אלטעם עלי אלריש ואלב יפסר תורי תורי אמר למונת למגי אלטעם עלי אלעין וכדלך וְדִבּּרְתי על־הַנביאים יפסר מאציא [למגי] אללחן עלי אלבא מכאלפא לקולה ודברתי על לבה אלדי יפסר מסתקבלא אלי גיר דלך ממא יגרי הדא אלמגרי פאדא כאן דלך מסתקבלא אלי גיר דלך ממא יגרי ואלחאגה תדעו אלי עלמהא

20

II.L.0.2.

פאן קיל פמא [ת]קול פי הדה אלאלחאן מן רתבהא קיל לה פאן קיל פמא [ת]קול פי הדה אלאלחאן מן רתבהא קיל לה אנהא מואצעה פי אלאצל בין אהל אללגה כמלו בע[ונהא] אגראצהם כאלאמתלה אלמדכורה וסואהא פתואצעו עליהא מתואצעו עלי מא יגי ביאנה ומא ימתנע כמא תואצעו עלי אלמלוך עלי מא יגי ביאנה ומא ימתנע אלת[ואצע] עלי וגה מכצוץ מן תרתיב אללוים פי [ עזרא] עֹ אֹל לאן [ ]אלאלחאן מוצוע[ ] זמאנה[ ] לאן אדא תאמל מא [ ] אלאחכאם עלם אנה מן תקריר אל[לויים ] עלי אצול אלשיר ועלי מואצעה תרתי[ב ] (נו:40) [ ] עלי אצול אלשיר ועלי מואצעה תרתי[ב ] כאדמין והמא אלשופר יכדם אלפשטה [ ] אלקריב אלי[ ]כאדמין והמא אלשופר אלמקלוב ואלמארכה עלי מא יאתי ביאנה וכדלך אלתביר

Likewise, *tevir* is served by two conjunctive accents, namely *merkha* and *darga*. Each has its own special melody, and a particular number of tones in various different pitches according to the accent when it is followed by a vowel in the word, as will be explained. If it be said 'What is the origin of the melodies of the accents before the aforementioned arrangement was fixed?', the response would be as follows. It is possible that the people of the language paused on one letter and made it slightly longer than another one to the extent that they could make thereby their intentions known. My claim that the accents have been fixed since the time of the prophets, peace be upon them, is supported by three things.

### II.L.0.3

One of these is that the nation has not been cut off from the holy land. The period in which they were cut off from it was between the two temples, concerning which it is stated אַל תַּרְצָה האָרֵץ אָת־שַׁבְּתֹּתִיהַ בַּהְשַׁמֵּה מֵהֶׁם 'Then the land shall enjoy its sabbaths while it lies desolate without them' (Lev. 26.34, 43).2 When the land completed its rest in the periods of its lying fallow, הַעֵּיר יָהוָה אָת־רוֹּוֶל כַּרְשׁ מֵלֶדְ־פַּרֶס 'the Lord stirred up the spirit of Cyrus king of Persia' (Ezra 1.1 etc.) and he sent up the two groups (of returnees) to the holy land, the group of Ezra and the group of Nehemiah, according to what [ l Ezra. After they arrived in the Holy Land they were not cut off from it until this day. Now the reading that Ezra, peace be upon him, and his congregation used to read is the reading of the Land of Israel today. It has remained the way (of reading) that has been transmitted among them from generation to generation, from

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The wording is a conflation of the two verses Lev. 25.34 and Lev. 26.43 in the Masoretic Text.

יכדמה כאדמין אלמארכה ואלסלסלה ולכל כא[ז] תנגים מכצוץ וחרכאת מעדודה עלי וגוה מכתלפה חסב <אללחן> אדא בקי בעדה מלך פי אלכלמה עלי מא יאתי ביאנה פאן קיל פכיף כאן אצל אלאלחאן פי תנאגימהא קבל אן תקרר אלתקריר אלמדכור קיל לה ימכן אן כאן אהל אללגה יוקפון אלחרף ויתקלונה ען גירה יסירא במקדאר מא יעלם בה גרצהם יאיד מא דכרתה מן אן אלאלחאן מקררה מן זמאן אלאנביא על אלס אמור ג

## II.L.0.3.

45

אחדהא אן לם תנקטע אלאמה ען ארץ הקדושה ואלמדה אלתי אנקטעו מנהא בין אלביתין והו אלדי קאל פיהא אָז תרצה הארץ את שבתותיה בהשמה מהם פלמא אסתּופאת אלארץ עטלהא אלדי כאן פי אלשמטות העיר ייִי [את רוח] כֹרש מלך פרס וצע[ד] אלגמעין אלי [ארץ הקדושה והמא ג]מע עזרא וגמע נחמיה עלי מא [ ] עזרא ומן בעד חצולהם פי ארץ [הקדוש]ה מא אנקטעו מנהא ועד היום הזה (נוכוד) פאלקראה אלדי כאן יקראהא עזרא עׁ אֹ וגמע[הא] הי קראה ארץ ישראל אליום פבקית אלטריקה אלמאתורה מעהם גיל ען גיל וכלף ען כלף אלי

L1 אלאחן] אלאלחן 32

one offspring to another, until now. If it be said: the wicked Edom deported the people, filled ships with them, left them without a sailor or a helmsman, and caused the hot baths to overwhelm them with smoke until they died, in accordance with what is said to have happened during the conquests of Jerusalem by Edom; the response should be: Although it did to them what you have mentioned, Edom only cut them off from Jerusalem. This is demonstrated by the fact that there was pilgrimage to Tiberias from the direction of the Levant and the East and to Gaza from the direction of the West during the period the people of Edom were in control of the Land of Israel, which was about five hundred years, in accordance with what is mentioned in their chronicles. Those who dwelt in the land all taught their children the Torah and the Scriptures, I mean the remainder of the twenty-four books. If all this is indeed so, then it must be the case that the people used to teach their children what they knew and were familiar with concerning the correct division of the accents and their musical rendition.

#### II.L.0.4.

The second point is that those who were exiled and did not come back with Ezra and Nehemiah, peace be upon them, remained scattered and they lost (knowledge of) the accents, and began to read with different cantillations. Therefore, you see that the (Jews of) Byzantium read in a way that is different from that of the people of Iraq. The (Jews of) Persia have a way of reading that is different from that of the (Jews of) Byzantium and the Iraqis. The people of the West have (a reading) different from all of the aforementioned. Indeed, perhaps some community that you do not know has a way (of reading) that differs from all of these, such as those whom Edom drove away to remote countries, as we have mentioned. It is the general

אלאן פאן קיל אן אדום הרשעה אגלת אלאמה ומלת מנהם אלאן פאן קיל אן אדום הרשעה אגלת אלאמה ומלת מנהם אלמראכב וכלתהא בלא נותי ולא מדבר ודכנת עליהם אלחמאמאת חתי מאתו עלי מא קיל אנה גרי פי פתוח ירושלים עלי יד אדום קיל לה ואן כאן קד פעלת בהם מא דכרת פלם תקטעהם אדום אלא מן ירושלים פקט יאייד דלך אן אלחג כאן אלי טבריה מן גהה אלשאם ואלשרק ומן גהה אלגרב אלי גזה מדה מא קאמת גמאעה אדום מאלכה ארץ ישראל והו נחו כמס מאה סנה עלי מא הו מדכור פי אכבארהם ומא כאנו מקימין פי אלבלד אלא ויעלמו אולאדהם אלתורה ואלקראן אעני בקיה ארבעה וכ ספר פאדא תבתת הדה אלגמלה יצח אן אלקום כאנו יעלמו אולאדהם מא עלמוה וערפוה מן תעדיל אלאלחאן ותנאגימהא

## II.L.0.4.

תאניהא אן אלדי אנגלא ולם יגי מע עזרא ונחמיה ע א בקיו תאניהא אן אלדי אנגלא ולם יגי מע עזרא ונחמיה ע א בקיו משתתין ותשתת ענהם אלאלחאן פצארו יקרו בגיר לחן ולדלך תרי אלרום יקרו בטריקה ליס הי לאהל אלעראק וללעגם טריקה ליס הי ללרום ולא ללעראקיין ולאהל אלגרב מא ליס ללמדכורין ולעל מן מא ע[רפת] (נו:5v) לה] טריקה תכאלף אלכל וכדלך מן אגלתה אדום וצאר פי אלבלאד אלשאסעה

consensus of those just mentioned<sup>3</sup> that the way of reading of the Land of Israel is the original one and this is what is called the Tiberian reading. This is demonstrated by the fact that the people in the communities of the exile would press any teacher who travelled (from Tiberias) to these distant lands to teach their children the reading of the Land of Israel and eagerly imbibed that from him, making him sit down so that they could assiduously learn it from him. Whoever came from the exile to the Land of Israel had a desire for the teaching of the reading of the Land of Israel that was equally ardent as that of those absent and (a desire) for abstaining from his own (tradition of reading). This is evidence for what I have stated.

#### II.L.0.5.

The third point is that if somebody were to read בְּרֵאשִׁיה (Gen. 1.1) with the accent tevir or an accent other than the tifha, he would provoke the congregation to point out his error and angrily censure him. This demonstrates what I have stated. Likewise, if somebody were to read the three books with the cantillation of the twenty-one books or read the twenty-one books with the cantillation of the three books, the congregation would declare him to be in error and reject it. Likewise, if somebody were to read merkha in place of darga, or darga in place of merkha, or revia<sup>c</sup> in place of pazer, or the like, he would be declared to be in error. Now, if all this is the case, it strengthens my claim that the accents have been established since the time of the prophets. If this were not the case, then anybody who wished to change (the reading) could change it without being called to account for this, just as there would be

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> I.e. the various Jewish communities outside of the Land of Israel.

חכמה מא דכרנאה ובאגמאע מן דכר אן טריקה ארץ ישראל הי אלאצל והי אלדי יסמונהא אלקראן אלטבראני יאייד מא דכרתה אן מן סאפר מן אלמעלמין אלי הדה אלבלאד אלנאאיה עלקת בה אלגואלי ליעלם אולאדהם קראה ארץ ישראל ותנשף דלך מנה ואגלסוה ליתעלמו דלך מנה באגתהאד ומן גא מן אלגולה אלי ארץ ישראל חכמה חכם אלגאיבין פי שהותה לתעלים קראה ארץ ישראל וזהדה במא פי ידה אמארה עלי מא דכרתה מן דלך

II.L.0.5.

ואלג אן לו קרא אלאנסאן בראשית בלחן תביר או מא כאן מן אלאלחאן גיר אלטפחה <לכאן> פי תגליט אלגמאעה לה אלאלחאן גיר אלטפחה <לכאן> פי תגליט אלגמאעה לה ואלרד עליה באלזגר דלאלה עלי מא דכרתה וכדלך לו קרי קאריא אלג אספאר בלחן אלואחד ועשרין ספר או קרי <אלואחד> ועשרין ספר בלחן אלתלתה אספאר לגלטה אלגמע ורד עליה דלך וכדי מן קרי מוצע סלסלה מארכה או מוצע מארכה סלסלה או מוצע פזר רביע ומא גרי הדה אלמגרי לגלט פאדא אסתקרת הדה אלגמלה תקוא מא דכרתה מן אן אלאלחאן מקררה מן זמאן אלאנביא ולולא דלך לכאן ללמגייר (נו:6) אן יגייר ולא יחתסב עליה פי דלך כמא לא יחתסב עלי מן

L1 אלואחד אלואחד אלואחד (אלואחד דעואחד 17 L1 לכאן לכאן לכאן 74

no calling to account of somebody who wanted to recite in prayer the Psalms or some passage from the twenty-four books without the intention of reading (the text) in order.

#### II.I.,0.6.

Some people have considered the following passage to demonstrate that the accents are the work of the Levites: וְשִׁיּה 'and they gave the sense, so that they understood the reading' (Neh. 8.8). The argument is that there was no one preceding the time of Ezra, as has been mentioned before, and what is referred to (in this passage) is an innovation in relation to earlier practice. This is not improbable, since neither reason nor textual tradition confutes this claim.

### II.L.0.7.

It is an established fact that the reading has various characteristic features, which the reader must learn in order to ensure a correct cantillation of what he reads. When he does not know this, the cantillation is produced in a corrupt fashion. If it be said 'So what benefit is there in the accents apart from what you have stated?', the response would be that their benefit is that they enable the congregation, however numerous, small or large, all to read one word together, and that they continue, whatever they read, in a coordinated way. Such a thing cannot be achieved without the established accents. Surely you see that Muslims, whether they be two or more, cannot read with the same degree of coordination as the Jews read, since each one has his own way (of reading). One makes long a place that another makes short. One reads melodically a place that another reads flat. For this reason they are unable to achieve what Jews do, because a group and individuals intone according to specific אראד אן יצלי אלתהלות <ומא כאן> מן דׄ וכׄ ספר אדא לם יכון גרצה תרתיב אלקראה

## II.L.0.6.

185 וקד אסתדל בעצהם באן אלאלחאן עמל אללוים בקו ושום שכל ויבינו במקרא הדא אן לם יכון מתקדמא ען זמאן עזרא כמא דכר מן קבל ויכון מא דכר תגדיד למא תקדם ומא הו בעיד לאן לא יחיל מא דכר לא עקל ולא שרע

## II.L.0.7.

פקד תבת אן אלקראה להא טרק יחתאג אן יעלמהא אלקאר ליעדל תנגים מא יקראה פמתי לם יעלמה כרג אלתנגים מפסוד פאן קיל ומא פי אלאלחאן מן אלמנפעה גיר מא דכרתה קיל לה אן מנפעתהא אנה יתם ללגמע אלכתיר אלצגיר ואלכביר אן יקראו גמיעא פי כלמה ואחדה ויסתמר דלך מהמא הם יקרון עלי תרתיב ולא יתם מא הדא סבילה בגיר הדה אלאלחאן אלמקררה אלי תרי אן ישמעאל לא יקדר אתנין מנהם ומא זאד יקראו עלי תרתיב מא יקרוה בני ישראל לאן לכל ואחד מנהם טריקה פהדא יתקל מוצע יכפפה גירה והדא ינגם מוצע ירסלה גירה פלהדא תעדר עליהם מא תם לבני ישראל לאן אלגמע

<sup>m L1</sup> ומא כאן ומא כאן m 83

rules, and they do not change that from letter to letter. If somebody were to change something, (his reading) would be rejected and declared to be incorrect.

#### 11.1..0.8.

For this purpose and others, they fixed the rules of the accents and the masters of this discipline composed books and treatises that discuss the principles that have brought about their particular effects. They recorded what has deviated from a particular principle. This includes cases where the reason for the deviation is stated and cases where a reason is not stated. Know that the rules of the discipline of the accents involve the consideration of a particular accent that exhibits some inconsistency and stating what the reason is for this inconsistency. This involves, for example, consideration of the fact that the accent tevir is served sometimes by the conjunctive accent merkha and sometimes by darga, this being a case where the same accent has two alternating conjunctive accents. When somebody considers the reason for this, it is clear to him what the cause is that conditions the darga. The other rules are formulated in a similar manner. It is a discipline that is known by all who have investigated it carefully. If somebody has not investigated carefully, he only knows it from somebody who has investigated carefully. It is possible that the person who established these accents founded a discipline derived from them, which was transmitted with its practitioners. Some of this was lost and some remained, just as some of the knowledge of a language may be lost while some remains. This applies to the rules (of the accents). Whoever investigates carefully achieves his goal, or at least part of it. Since earlier scholars—may God have mercy ואלפראד ינגמו עלי אלחק בעינה ולא יגיירו דלך מן חרף אלי חרף פאן גייר מגייר רד עליה וגלט

II.L.0.8.

פלהדא אלוגה וגירה צבט[ת] (L1:6v) ש]רוט אלאלחאן ווצעו ארבאב הדה אלעלם לה כתבא ותצאניפא יתכלמו עלי אלעלל אלתי ותרת פי מעלולאתהא וצבטו מא כרג עז תיד אלעלה פמנהא מא דכר אלסבב פי כרוגה ומנהא מא לם ידכר לה סבבא ואעלם אן אלשרוט פי עלמהא תחתאג אן ינטר לחן ואחד יכון פיה כלאף מא פיקול אלנאטר מא אלסבב פי הדא אלכלאף כמן נטר פי לחן תביר אנה יכדמה תארה מארכה ותארה סלסלה והו לחן ואחד ואלכאדמין מתגאיראן פאדא נטר מא אלסבב פי דלך באן לה מא <אלעלה> אלמוגבה ללסלסלה וכדי יגרי אמר סאיר אלשרוט פהו עלם יעלמה כל מן נטר פיה באלסבר ואן לם יסבר לם יעלם אלא ממן סבר ומא ימתנע אן יכון אלואצע להדה אלאלחאן געל להא עלמא מסתמדא וכאן מע אצחאבה ואנדרס מנה אלבעץ ובקי אלבעץ כמא אנדרס מא כאן מעלום מן בעץ אללגה ובקי אלבעץ וכדלך אלשרוט פמן רגע אלי אלסבר חצל לה אלגרץ או בעצה למא כאן אלמתקדמין

115

L1 אלעלה L5:18v אלעלה בטת L5:18r צֹבט [ת]] צֹבטת 101 בינות אלעלה בטון אלעלה בטון באלעלה בטון באלעלה בטון באלעלה בטון אלעלה בטון אלעלה בטון ציבט אלעלה בטון אלעלה בטון ציבט אלעלה בטון ציבט בטון ציבט אלעלה בט

upon them—investigated this discipline very carefully, they achieved an expert knowledge of it.

## II.L.0.9.

When, however, somebody wishes to learn about this, he is not able to find a complete book of theirs on this subject, only fragmentary writings. I have, therefore, been requested to strive to complete this short treatise that I have begun, and I have acceded to this request, acknowledging my deficiencies with regard to it and transmitting what I have learnt from their writings and from their pupils, and seeking help (in this task) from the God of Israel.

#### II.L.0.10.

This book consists of three sections. The first section concerns the letters and their pivots, I mean their places (of articulation) in the mouth, including those that are heavy and those that are light. The second section concerns the vowels, those that are long and those that are short, their places of articulation, their basic form and their accidental properties. The third section concerns the accents, those of low pitch and those of high pitch, and their subordinate accents.

רח אללה קד סבר הדא אלעלם סברא גיידא אתבתו מא עלמוה

## II.L.0.9.

ולמא ראם אלראים עלם דלך לם יציב להם פי דלך כתאבא כאמלא בל כתב מקטעה פסאל אלסאיל אן אגד פי מא אבתדית בה מן תכמיל הדא אלמכתצר פאגבת אלי דלך מקר בקצורי פיה חאכי מא תעלמתה מן כתבהם ומן (Ll:7r) תלאמידהם ובאלהי ישראל אסתעין

## II.L.0.10.

הדא אלכתאב ישתמל עלי תלת מקאלאת אלמקאלה אלא פי אלחרוף ומראכזהא אעני מחאלהא פי אלפם ואלתקיל מנהא ואלכפיף אלמקאלה אלב פי אלמלוך ותקילהא וכפיפהא ומחאלהא ואסהא <וערצהא> אלמקאלה אלג פי אלאלחאן ווצטהא ורפעהא וכדאמהא

L1 וערצהא וערצהא 125

# II.L.1.0. THE FIRST DISCOURSE: ON THE LETTERS

# II.L.1.1. (Preliminary Discussion concerning the Nature of Letters)

### II.L.1.1.1.

It should be noted that a letter by itself in isolation does not convey meaning. What we say is demonstrated by the fact that if you say אלף ('alef), although you may think it is a single letter, it is not one but three letters, viz. א ל פ . Likewise, the בא ( $b\bar{a}^{\circ}$ , i.e. bet) is two letters. Similarly, when you say גמאל (gimel), this is four letters. Similarly, the דאל (dāl, i.e. dalet) is three letters, and so forth for the remainder of the inventory of letters. This is because one cannot communicate only with the (phonetic) property of the letter itself, but when two letters follow each other, it is possible to do this with them, whether they are identical or different, as when you say גּג ('roof'), דָּדָ ('breast'), נגות ('roofs'), דָּדֶיה ('her breasts' Prov. 5:19). One cannot communicate concerning the (phonetic) property of gimel or the (phonetic) property of dāl (i.e. dalet) (by uttering the sounds) in isolation. This shows that the original conventional agreement was on the properties of the letters, and since the property could not be talked about (by uttering it) by itself, it needed something else to allow it to stand as an independent expression ]. So, to 'alef was added a lamed and pe, to  $b\bar{a}$ ' (i.e. bet) was added an 'alef, and to gimel mem, 'alef and lamed so that it is possible to communicate about their property in isolation.

#### II.I.1.1.2.

If somebody were to say 'Why was the conventional agreement not on the 'alef without its property, and on the  $b\bar{a}$ ' (i.e. bet) and gimel without their property', the response would be that 'alef

## II.L.1.0. אלמקאלה אלאולי אלכלאם פי אלחרוף

## II.I.,1.1.

### II.I.,1.1.1.

אעלם אן אלחרף וחדה לא יפיד במגרדה יביין מא קולנא אן קולך אלף ואן כאן ענדך אנה חרף ואחד פליס הו ואחד בל ג חרוף אֹלֹף וכדלך אלבא איצא חרפאן וכדלך קולך גמאל ד' חרוף וכדלד אלדאל ג חרוף ועלי הדא אלמגרי יגרי אמר בקיה אלקבאלה ודלך אן מחץ אלחרף וטעמה לא יצח אלתכאטב במפרדה בל אדא תראדפא צח דלך פיהמא מתלין כאנא או גירהן כקולך גַּגַ דַדֹּ גַגוֹת דדיה פכאציה אלגמאל לא יצח אלתכאטב בהא ולא כאציה אלדאל עלי אלתפריד פדל דלד עלי אן אצל אלמואצעה עלי כואץ אלחרוף ולמא לם תכון אלכאציה תנהץ בנפסהא פי אלתכאטב אחתאגת אלי אמר אכר יקלהא דלך פאזיד עלי אלאלף למאד ופא ואזיד עלי [ וינהצהא [ [אלבא] אלף עלי אלגמאל מאם ואלף ולמאד חתי יצח אל[תכאטב] באלכאציה עלי אלתפריד

#### II.L.1.1.2

פאן קאל קאיל פלם לא כאן אלתואצע עלי אלאלף דון כאציתה פאן קאל קאיל פלם לא כאן ואלגמאל דון כאציתהמא קיל לה אן אלאלף פיה ג חרוף

has three letters and each letter has a different property, so how could they aim to know the property of one letter, then two further letters when no property is known to them. Rather it is necessary for them to know the distinctive property of the three letters and then pronounce a single word. My claim that the conventional agreement was initially on the property of the letter is supported by the fact that people differ with regard to the number of the letters that are added to the quality of the letter and its phonetic property, whereas no difference is permitted with regard to the quality of the letter and its phonetic property. This is because the Tiberians add only yod to the essence of  $b\bar{a}^{3}$ , whereas other towns add to it yod and tav and they say 'bet'. Likewise, they (the Tiberians) add 'alef and lamed to the property of dal, whereas others add lamed and tav and say 'dalet'. They add 'alef and yod to the quality of zāy and say 'zāy', whereas others add nun to this and say 'zayin'. To lamād they add mem, then 'alef, then dāl, where others reverse this and add 'alef, then mem, then dal and say 'lamed', and so forth. This is also the practice with the remaining letters. The variation has not taken place in the property (of the letter) but rather in the occurrence of the added letters in order for the property to be articulated in a single utterance. If this (i.e. the addition of letters) is what existed in the establishment (of the language), there would be no variation.

#### II.L.1.1.3.

Since the property of the letter requires other (elements), the additions have been added to the property and the letter has become a free-standing entity consisting of a combination of its property with additional elements. After this, however, the

II.L.1.1. 43

ולכל חרף כאציה מתגאירה פכיף יקצדו כאציה חרף ואחד ותם חרפאן מא ערף להם כאציה ואנמא ינבגי אן יערפו כצוציה אלתלת חרוף תם ינטקו בהא כלמה ואחדה יאייד מא דכרתה מן אן אלמואצעה וקעת עלי כאציה אלחרף פי אלאבתדא הו אן אלחרוף אלמצאפה אלי טעם אלחרף וכאציתה קד יכתלף אלנאס פי כתרתהא וקלתהא וטעם אלחרף וכאציתה לא יצח בתה אלכרוג ענה ודלך אן אלטבראניין יזידון עלי כאציה אלבא יוד פקט ומדן אכר יזידון עליה יוד ותו פיקולון בית וכדלך יזידון עלי כאציה אלדאל אלף ולמאד וגירהם יזיד למאד ותו פיקולוז דלת וכדלך יזידון עלי טעם אלזאי אלף ויוד פיקולון זאי וגירהם יזיד עלי דלך נון פיקולון זאין וכדלך אללמאד יזידון עליה מאם תם אלף תם דאל וגירהם יעכס דלך פיזיד אלף תם מאם תם דאל פיקול לאמד אלי גיר דלד ומא גרי הדה אלמגרי פי בקיה <פי וקוע</p>
אלחרוף פאלתגייר לם יקע [פי אל]כאציה בל <פי וקוע</p> אלחרוף אלמזידה <לנהוץ> [אלכא]ציה באללפט פי אלתפריד פלו כאן ממא הו [וקע] פי אלמואצעה לם יתגייר

II.L.1.1.3.

עלי אפתקרת (L1:8r) אלכאציה אלי גירה זידת אלזואיד עלי

בעד מן יכן מלוואיד ולם בעד בטעמה אלזואיד ולם יכן מן בעד אלכאציה ואסתקל אלחרף בטעמה

150

L1 פי וקוע] וקוע פי L1 לנהוץ בל ללנהוץ 156

letter still cannot communicate meaning by itself, because if somebody said ''alef', he would not thereby communicate to the hearer more than what he already knows, namely that 'alef is distinct from (other letters such as) tet. The letter, therefore, requires other letters to be combined with it in order for meanings to be understood. So it is required, for example, to have the combination 'alef, resh and şade to (form the word) ארץ, and the combination shin, mem and resh to form.

## II.L.1.1.4.

Just as the property of a letter requires added elements, the combinations of letters required something else, without which no meaning can be understood by the joining of letters, namely the vowels (literally: 'kings'), which are called also vocalization (literally: inflectional vowels). This is because if (vowels such as) qames and patah were missing from שמר, you would not know to what form to assign the word, whether to שָׁמֹר or to שָׁמֹר This would have been after the vowels were fixed among those who established (the language) by convention. If the vowels are removed, the meaning is not understood at all.

## II.L.1.1.5.

The letters and vowels also require something else, namely the accents. This is the case as remarked above with (a pair of) words that have identical combinations of letters and identical vowels with no difference (between them), and that require (the placement of) the accent in order for the meaning to be understood, as in קומִי לְעֵד 'Arise! Shine!' (Isa. 60.1), יְהֹנֶהוֹ אַוֹרִי לְעֵד (The Lord is my light and salvation' (Psa. 27.1).

II.L.1.1. 45

דלך אלחרף יפיד מעני במפרדה לאן לו קאל קאיל אלף למא אפאד אלסאמע מנה גיר מא עלמה אנה אלף מכאלף לטית אפאד אלסאמע מנה גיר מא עלמה אנה אלף מליה ליפהם פאחתאג אלחרף איצא אלי גירה מן אלחרוף ינטֹם אליה ליפהם בדלך אלמעאני פאחתיג אלי אלאלף ואלריש ואלצדי פי ארץ ואלי אלשיו ואלמים ואלריש פי שמר

,,,,,

## II.L.1.1.4.

וכמא אפתקרת כאציה אלחרף אלי אלזואיד אפתקרת אלחרוף אלמנצומה אלי אמר אכר לולאה מא פהם באנצמאם אלחרוף אלמנצומה אלי אמר אכר לולאה מא פהם באנצמאם אלחרוף מעני והם אלמלוך אלדי תסמא אנחא <לאן> לו עדם מן שמר אלקאמצה ואלפאתחה למא עלמת אלי אין תרדהא אלי שָמוֹר אם אלי שוֹמֵר הדא בעד אסתקראר אלמלוך בין אלמתואציעין ואמא בארתפאע אלמלוך מא יפהם מעני אלבתה

170

## II.L.1.1.5.

ואפתקר איצא אלחרוף ואלמלוך אלי אמר אכר והו אלאלחאן ואפתקר איצא אלחרוף ואלמלוך אלי סוא ואסתות מלוכה מן גיר כמא מצא פימא אנצמת חרופה עלי סוא ואסתות מלוכה מן גיר כלף ואחתאג אלי אללחן ליפהם אלמעני מתל קומִי אָו[רִי] קוּמִי

לעד ייי אורי וישעי

L1 לאן לאן 168

#### II.L.1.1.6.

So, there are four cases of need (of complements): the need of the property (of a letter) for added elements in order for it to be an autonomous utterance, the need of a letter for another letter, the need of (a combination of) letters for vowels—these three are necessarily interdependent—and the need of (combinations of) letters and vowels for accents, not in all circumstances but in certain cases. For this reason I have presented the section on letters first, then I have presented second the section on vowels and I have presented third the section on accents, according to this order of obligatory complementarity.

## II.L.1.1.7.

Now, meaning is not expressed by a letter alone and so the Hebrew grammarians have called a 'letter particle' a 'functional particle', since a functional particle does not express meaning in relation to itself but expresses meaning in relation to something else. This terminology (i.e. 'functional particle' rather than 'letter') is appropriate because אל consists of two letters, and likewise עם אך, מן, כי and similar cases. When some letters are combined with each other, unwritten letters are concealed between written letters. The main case of this are the vowels in words such as שֹם, בם, עם, בים עם. In each of these words a letter 'alef is hidden, which is one of the soft letters. When some letters are combined and a vowel occurs with them, a letter is not hidden between them, as in בָּי ,בֵּי ,בֵּי, in which another letter is not hidden between the two (written) letters, as a yod is hidden between the kaf and nun in נגב בגרות 'south of Chinneroth' (Josh. 11.2). There are many cases of this, but I have cited here one example.

II.L.1.1. 47

## II.I.,1.1.6.

פצאר ארבעה אפתקאראת אפתקאר אלכאציה אלי אלזואיד לתסתקל פי אללפט ואפתקאר חרף אלי חרף ואפתקאר אלי חרף ואפתקאר אלחרוף אלי אלמלוך הדה תלתה לא בד מן חאגה בעצהא אלי בעץ ואפתקאר אלחרו[ף] (אונוא (אונות בעל אלים אלי אלאלחאן לא עלי כל וגה בל פי בעץ אלמואצע ולהדא געלת מקאלת אלחרוף מתקדמה פי אלאול ותנית במקאלה אלמלוך ותלת מקאלה אלאלחאו עלי תרתיב אלאפתקאר ואלחאגה

## II.L.1.1.7.

פאדן אלחרף וחדה לא יפאד מנה מעני ועלי הדא אלוגה סמא אלדקדוקיין <אלחרף כאדמא > מן חית אן אלכאדם וחדה לא יפיד מעני פי נפסה בל יפיד מעני פי גירה והדה אלתסמיה תגוז לאן אֶל חרפאן וכדלך כִּי ומִן ואַך ועִם ומא שאכּל דלך ואלחרוף פיהא מא אדא אנצם בעצהא אלי בעין אנכתמת חרוף גיר מכתובה בין אלחרוף אלמכתובה ואלאצל פי דלך אלמלוך כקולך שֶם בם עם יד שם פקד אנכתם פי כל לפטה חרף אלף והו מן חרוף אללין ופי אלחרוף מא אדא אנצמת וחצל מעהמא מלך לא ינכתם בינהמא חרף כל כִי בוֹ מִי בִי אלדי מא כפי בין אלחרפין חרף סואהמא כמא כפי ואנכתם פי נֶגֶב כְנְרוֹת אליוד באנמודגא בין אלכאף ואלנון ואמתאל דלך כתיר ואנמא אורדת באנמודגא

190

185

## II.L.1.2. Section (concerning the Inventory of Letters)

The traditional inventory of letters consists of twenty-two basic letters. To the basic letters are added five letters, which are called 'straight', namely דְםוֹףץ. To the basic letters are added six letters, namely בגדכפת The Tiberians add to these six letters the letter resh, making it (i.e. the group of non-basic letters), so that the total comes to thirty-four with the resh of the Tiberians. It is said that there are some who attribute a particular feature to zayin and call it zāy makrūkh. I have not, however, been able to identify their purpose in using the term makrūkh, in order for me to be able to describe it, as I shall describe the purpose of the Tiberians (in the use of this term makrūkh) with regard to the resh.

## II.L.1.3. Chapter concerning the Place (of Articulation) of the Letters

#### II.L.1.3.1.

Know that according to the traditional inventory (of letters) there are five groups in five places (of articulation). These are בומף, זטצש, דטלנת, גיכרק, אהחע.

#### II.L.1.3.2.

The letters אהחע have a single place of articulation. This is the throat and the root of the tongue. The Tiberians call it the 'root of the tongue' and the 'place of swallowing'. This is the first place of articulation in the mouth. For this reason they are the lightest letters, as a group or individually. The meaning of their 'lightness' is that they never take dagesh. It has been said that dagesh is placed in 'alef in some specific places in Scripture, namely in the following four cases: וַיָּבִיאוּ לְּוֹ אֶח־הַמְּנְוְחֵה 'from your dwellings you shall bring' 'from your dwellings you shall bring'

## וו.L.1.2.

195 אלקבלה כֹב חרף אצולא וינצאף אלי אלאצול כמסה חרוף והי אלתי יסמונהא פשוטות והם דְםֹןְפִּץׁ ינצֹאף אלי אלאצול איצׄא אלתי יסמונהא פשוטות והם דְבֹּןְפִץׁ ינצֹאף אלי אלאצול איצׄא סתה חרוף והי בֹגדֹכֹפֹת אלטבראניין יזידו עלי הדה אלסתה אחרף חרף ריש ויגעלונהא בֹגדֹכֹפֹרֹת פיציר אלכל ארבעה (נופים) ותלאתין בריש אלטבראניין וקד קיל אן תם מן יגעל ללזאי חכם ויסמיה זאי מכרוך ומא וקפת להם עלי גרץ פי קולהם מכרוך פכנת אדכרה כמא אדכר גרץ אלטבראניין פי אלריש

## באב פי מחל אלחרוף II.L.1.3.

## II.L.1.3.1.

אעלם אלקבלה תגי כמסה אקסאם פי כמסה מחאל והי אֹהֹחֹעׁ גִּיכֹרֹקׁ דֹטׁלֹנֹת וֹסֹצִשׁ בֹוֹמֹף

#### II.L.1.3.2.

205

אֹהחֹעׁ מחלהא מחל ואחד והו אלחלקום ואצל אללסאן ויסמונה אלטבראניין עקר הלשון ובית הבליעה והו אול מחל פי אלפם ולדלך צארת אכף אלחרוף מגמועה או מפתרקה ומעני אלכפה פיהא הו אן לא ידכלהא דגש בתה וקד קיל אן אלדגש ידכל פי אלאלף פי מואצע מכצוצה מן אלמקרא והו ארבעה ויְביאו לו את המנחה ויביאו לנו כיד אלהינו ממשבותיכם תביאו ושפו

(Lev. 23.17), וְשָׁפִּוּ עֵׁצְמוֹתְיו לְא רָאוּ 'and his bones, which were not seen, are laid bare' (Job 33.21). I shall clarify this in response to those who have adduced this as a counterargument. Het and 'ayin do not take dagesh in any circumstances. As for he, it takes what could be thought to be dagesh, but it is not what it is thought to be. This is because dagesh makes a letter heavy and rafe makes it soft, as in ½ 'roof'.

## II.L.1.3.3.

The quality of the letter is uttered with dagesh and with rafe in the realization of its phonetic property. Dagesh is placed on a letter at the beginning of a word, the middle and the end. This is not the case with he, since it is in a place (of articulation) in which heaviness is not possible. This is because heaviness is for the purpose of a pressure<sup>4</sup> that is applied to the place of articulation, so that the letter is made heavy. The tongue root and the place of swallowing are not a place that permits closure or contraction, or what resembles this, like the lips, which can be closed and receive pressure,<sup>5</sup> so that from them can be heard and בֿי, as will be described below. It is only at the end of a word that a point occurs in it (i.e. he) in order to cause its property to appear and distinguish it from places where it does not appear, such as חרפה וגדופה 'a reproach and a taunt' (Ezek. 5.15), in which the quality of the he is not pronounced, rather it is pronounced with the pronunciation of 'alef. This differs from the other letters in which dagesh is permitted, such as kaf and pe, which have two types of pronunciation that both necessarily entail the articulation of the property of the letter.

 $<sup>^4\,</sup> Literally:$  leaning. |  $^5\, Literally:$  leaned upon.

II.L.1.3. 51

עצמותיו לא ראו וסאביין אלכלאם פיה פי גואב מן עארץ בה ואלחית ואלעין פלא ידכלהא דגש לא בוגה ולא בסבב ואלהא קד ידכלה בטן אלטאן אנה דגש וליס דלך כמא טן לאן אלדגש יתקל אלחרף ואלרפי ירכיה כק גַּגַ

## II.L.1.3.3.

215

קד כרג טעם אלחרף פי אלדגש ואלרפי למעני כאציתה ואלדגש ידכל פי אלחרף פי אול אלכלאם ואלוצט ואלאכר ואלהא מא הדא חאלה לאנה פי מחל לא יצח פיה אלתקל לאן אלתקל ללאעתמאד יפעל פי אלמחל פיתקל דלך אלחרף ועקר הלשון (לאעתמאד יפעל פי אלמחל פיתקל דלך אלחרף ועקר הלשון ובית הבליעה מא המא מחל יגוז פיה אלטבק או אלצם או מא מאתל דלך כאלשפתין אלתי יצח אן תטבקא ויעתמד עליהא ויסמע מנהא בִּי ובִּי עלי מא ידכר מן בעד ואנמא יגי פי אואכר אלכלאם פקט פיה נקטה פתצהר כאציתה ותבינה פי מא לא יטהר חַרְפָהֿ וֹדוּפָהֿ אלדין מא כרג ללהא טעאם בל כרג בכרוג אלאלף אלדי הו מכאלף לבקיה אלחרוף אלדי יצח פיהמא אלדגש כאלכאף ואלפא אלדי עלי חאלתין פי אלנטק לא בד מן אללפט פי כאציה אלחרף

## II.L.1.3.4.

As for he, this is not pronounced at the end of a word unless it has a dot in it. This is is not called dagesh but rather 'appearance'. Do you not see that if a dot appears in it, (it is) at the end of a word, as in אָהָה 'Oh!' (Josh. 7.7), מֶחַצִּיתָה 'half of it' (Lev. 6.13). It may occur in the middle of a word and be pronounced in the way that it is pronounced when it has a dot in it, as in מָהְבָּלִים 'you wrong me' (Job 19.3), מַהְבָּלִים 'filling with vain hopes' (Jer. 23.16), וההראל 'and the altar hearth' (Ezek. 43.15). So it is clear to you that this (dot) denotes appearance and is not dagesh, for dagesh is a strengthening that occurs in the letter after the articulation of its property: מַלָּד 'king', מַלּוֹדְ 'Malluch' (1 Chron. 6.29), הַרְאַדְ 'He made you see' (Deut. 4.36), הַרְאִיתָם 'Have you seen?' (1 Sam. 10.24). It is clear, therefore, from this that the dot in he is to indicate the appearance of the property (of the letter) and not for making it heavy.

## II.L.1.3.5.

It follows from all of this that these four letters are never made heavy since they are in the first place of articulation from which speech is sounded. If it were said: Surely the *dagesh* may be inserted in some of the four letters of this place, namely in the 'alef in the four passages that you have just mentioned, and this disproves your statement that *dagesh* is not put on the letters of this place of articulation, the response would be: If one examines carefully the so-called *dagesh* in the 'alef in these four passages, one sees that it is not *dagesh*, since the speaker strives

II.L.1.3. 53

## II.I.,1.3.4.

ואלהא לא ילפט בה פי אכר אללפט אלא אן יכון פיה נקטה פלא יסמא הדא דגש בל טהור אלי תרי אנה אדא חצל פיה אלנקטה פי אכר אלכלמה כק אָהַה מַחַצִיתַה וקד יכון פי וצט אלכלאם מן גיר הדא אלנקטה וילפט בה עלי מא ילפט בה ופיה אלנקטה כק תַהַכָּרוּ לי מַהָבָלים והַהראֵל פקד באן לך אן הדא טהור לא דגש לאן אלדגש הו תשדיד יחצל פי אלחרף בעד <אלנטק> בכאציתה כק מֶלֶדְּ מלוך הַרְאָדְ הַרִּאִיתם פבאן בדלך אן אלנקטה פי אלהא אנמא הי לטהור אלכאציה לא ללתתקיל

## II.L.1.3.5.

פחצל מן הדה אלגמלה אן הדה אלד חרוף לא תתקל בתה למא כאנת אול מחל יתצות מנה אלכלאם פאן קיל אוליס <קד ידכל> אלדגש פי בעץ אלחרוף אלד חרוף הדא אלמחל והו אלאלף פי אלארבע מואצע אלתי דכרתהא אנפא פקד (L1:10r) כסר מא דכרתה מז אז הדא אלמחל לא ידכל חרופה דגש קיל אן הדה אלארבע מואצע אדא תאמל אלדגש אלמדכור פי אלאלף ירי אנה לא בדגש מן חית אן אלמתכלם מתכלף

235

L1 קד 237... ביכל] קד אלנקט L1 אלנקט אלנקט 236 ביבכל

to introduce heaviness into it but it is not made heavy. Surely you see how heaviness occurs in *bet*, *kaf* and other letters without effort and strengthening takes place. This is not the case with 'alef. If one examines carefully whether 'alef is made heavy in this way, one will see that it is not made heavy. Rather it is as if the speaker is taking it out of a pit, unlike the other letters in which *dagesh* is permitted. It is said that the reason for the impossibility of heaviness in the letters of this place of articulation is that it is the first of the places of articulation, and the more the articulation progresses upwards from place to place, the more heaviness can be applied.

## II.L.1.3.6.

From the second of the places of articulation are heard  $\bar{x}$  and  $\bar{\gamma}$  rafe. This is the third of the tongue that is adjacent to the pharynx, opposite the (soft) palate. In fact this is not a primary place of articulation, but it functions like one. This is because when gimel and kaf have dagesh, their place of articulation is the middle of the tongue, in its wide part. The primary places of articulation are five in number. The third of the tongue that is the place of articulation of the two (aforementioned) letters with rafe, I mean  $\bar{x}$  and  $\bar{\gamma}$ , is secondary. So, the total number of places of articulation are six, five primary and one secondary. The middle of the tongue is the place of articulation of five letters, namely  $\bar{x}$ .

## II.L.1.3.7.

From the third place of articulation are heard five letters, namely דטלנת. This is the extremity of the tongue in combination with the flesh of the teeth. If you press gently, you hear from it  $\bar{\tau}$  and  $\bar{n}$  rafe. If you press with force, you hear from it  $\bar{\tau}$ 

לאדכאל אלתתקיל פיה והו לא יתקל אלי תרי כיף יגי אלתתקיל פי אלבי ואלכאף וגירהמא בגיר תכּלף ויקע אלתשדיד מוקעה וליס כדלך אלאלף ואן תאמל דלך פי תתקיל אלאלף עלם אנה לא יתקל ואנמא אלמתכלם כאנה יכרגה מן גב מכאלפא למא יצח פיה אלדגש מן סאיר אלחרוף וקיל אן אלעלה פי סקוט אלתתקיל ען חרוף הדא אלמחל לאנה אול אלמחאל וכל מא צעד מן מחל אלי מחל יתקל

## II.L.1.3.6.

ואלמחל אלתאני מן מחאל אלחרוף יסמע מנה גֹ דְ אלמרפיין והו תלת אללסאן ממא ילי אלחלקום קדאם אלחנך והדא אלמחל ליס הו אלאצל פי אלחקיקה בל יגרי מגראה לאן מתי צאר אלגמאל ואלכאף מדגושה כאן מחלהמא וסט אללסאן בערצה פאצול אלמחאל כמסה ותלת אללסאן אלדי הו מחל אלחרפין אלמרפיין אעני גֹ דְ הוא פר[ע] פגמלה אלמחאל סתה כמסה אצול וואח[ד] (נונוסט אללסאן מחל לכמסה חרוף והי גיבֹרֹהֹ

## II.L.1.3.7.

ואלמחל אלתאלת <יסמע מנה> כמסה חרוף והי דֹטׁלֹנֹת והו טרף אללסאן מע לחם אלאסנאן ואן אלצקת ברפק סמעת מנה ד ת מנהא דֿ תֿ אלמרפיין ואן אלצקת בקוה סמעת מנה ד ת

L1 יסמע מנה] יסמע 257

245

250

and n with *dagesh*. This differs from the second place of articulation, which is divided into two places (when the letters are pronounced) with *dagesh* and *rafe* respectively, namely the (back) third of the tongue and its middle. *Dalet* and *tav* are not like that, rather their place of articulation does not change, whether they have *dagesh* or *rafe*. *Dagesh* denotes pressing with force and *rafe* (pressing) lightly.

## II.L.1.3.8.

The fourth place of articulation is the teeth, from which are heard four letters, namely ששל. In this place of articulation the letters are not divided into light and heavy as in the preceding places of articulation. Know that when you pronounce (the word) שיל, you pronounce three letters from three different places of articulation, the *shin* from the teeth, the *yod* from the middle of the tongue, in its wide part, and the *nun* from the extremity of the tongue and the flesh of the teeth. If you taste a letter (by pronouncing it) in its place of articulation, you will taste its property.

#### II.L.1.3.9.

The fifth place of articulation is the lips, which is that of the four letters בומף. If you close the lips with force, ב and ש with dagesh are heard. If you close them gently and lightly, you hear from them ב and  $\mathfrak f$  with rafe. This place of articulation is like the place of articulation of דטלנת, where two letters with dagesh and two letters with rafe are heard.

II.L.1.3. 57

אלמדגושין והדא מכאלף ללמחל אלב אלדי אנקסם אלי מחלין
ענד אלדגש ואלרפה המא תלת אללסאן ווסטה ואלדאל ואלתו
ליס המא כדלך בל מחלהמא לא יתגייר לא פי אלדגש ולא פי
אלרפי ואנמא אלדגש לאלאלצאק באלקוה ואלרפי באלכפה

## II.L.1.3.8.

ואלמחל אלראבע הו <אלאסנאן> יסמע מנה ד חרוף והי זֹסֹצֹשׁ והדא אלמחל לא ינקסם פיה אלחרף אלי כפה ותקל מתל אלמחאל אלדי תקדמתה ואעלם אנך אדא לפטת בשין פקד לפטת בג חרוף מן תלת מחאל מתגאירה פאלשין מן אלאסנאן ואליוד מן [וסט] אללסאן בערצה ואלנון מן טרף אללסאן ולחם אלאסנאן פאדא דקת אלחרף פי מחלה אנמא דקת מנה כאציתה

## II.L.1.3.9.

ואלמחל אלה הו אלשפתין מחל ארבע חרוף בוֹמֹף פאן אטבק[ת] אלשפתין בקוה סמע מנהמא (נו:נובר) בּ פּ אלמדגושין אטבקתהמא ברפק וכפה סמעת מנהמא בֿ ו ף אלמרפיין פקד צאר הדא אלמחל מתל מחל דֹטלנֹת אלדי יסמע מנה חרפין מדגושין וחרפין מרפיין

275

265

# II.L.1.4. Section (concerning some General Issues relating to Letters)

#### II.L.1.4.1.

If somebody were to say 'What is the value of knowing the places of articulation of the letters?', the response to him would be as follows. If somebody asked and said 'What is language?', I would say: It consists of expressions that its original speakers<sup>6</sup> established by convention among themselves to make their intentions understood to one another. It needs to be known that before this they established by convention specific letters in various places of articulation, from which the expressions could be constructed. They were, therefore, the foundations of the expressions. Through knowledge of the places of articulation the thinking of the establishers (of the language) can become clear, in that they taught that the meaning that one intends can be fully expressed with twenty-two letters, but cannot be fully expressed with less than this. They took them from five basic places of articulation, and one secondary place of articulation, as has been explained. Either it was the case that only the aforementioned letters could have been produced from each place of articulation or they knew that letters other than those mentioned could have been produced from the places of articulation but they had no need of more than the ones they proclaimed. It seems that it will be impossible for us to know the truth with regard to this issue.

## II.L.1.4.2.

[ ] not true. Since it is of this nature, knowledge [ ] than ignorance. Since the knowledge of the technique of reading is explicated through (its analysis into) letters, vowels, accents and

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Literally: the masters.

II.L.1.4. 59

## .II.L.1.4 פצל

## II.L.1.4.1.

אן קאל מא אלפאידה פי מערפה מחאל אלחרוף קיל לה לו סאל סאיל פקאל מא אללגה לקלת הי עבאראת תואצע עליהא ארבאבהא ליפהמו אגראצהם לבעצהם בעץ ויחתאג אן יעלם קבל הדא אנהם תואצעו עלי חרוף מכצוצה פי מחאל מכתלפה אלתי מנהא יצח אן תנבני אלעבאראת פהי ללעבאראת אצולא פאתצח בעלם אלמחאל חכמה אלמתואצעין באן עלמו אן אלגרץ יכמל באתני ועשרין חרפא ובדון דלך לא יכמל ואתכדוהא מז כמסה מחאל אצול ומחל ואחד פרע עלי מא מצא ביאנה פאמא אן יכון לא יצח מן כל מחל גיר מא דכר מז אלחרוף או עלמו אן יצח מן אלמחאל גיר אלחרוף אלמדכ[ורה] גיר אן לם תדעהם אלחאגה אלי אכתר ממא דכרוה וקריב אנא תתעדר מערפה צחה דלך

## II.L.1.4.2.

ן מן [ ] לא יצח פמא כאן הדא סבילה אלעלם [ ] (L1:11v) אלגהל ולמא כאן עלם צנאעה אלקראה יעלל בחרוף ומלוד

the shewa, it is appropriate for the necessary description to be made of each of these, in order for me to demonstrate the superiority of this language over other languages, since it is 'a pure language' (Zeph. 3.9). Given that among the letters of Hebrew there are several letters, as explained above, that are 'straight', there are בֹגדֹכבׁת letters, and dagesh and rafe in all remaining letters except אָהֹהֹעָ, if one were to say 'What is the function of dagesh and rafe?', the response would be as follows. There is clearly a function. This includes the change of meaning by means of dagesh and rafe, for example שמח בַּחוּר 'Rejoice, oh young man!' (Ecc. 11.9), which is an intransitive verb, since the mem in it is light. If it has dagesh, the verb becomes transitive, as in שמח גפש עבדף 'Gladden the soul of your servant' (Psa. 86.4). Likewise הַלְּהֶן הַמְּטָהֵׁר 'the priest who cleanses' (Lev. 14.11) is a transitive agent, whereas את האיש המטהר 'the man who is cleansed' (Lev. 14.11) is a reflexive agent, and similar cases.

#### II.L.1.4.3.

The people of the language used words from one place of articulation, such as אֲּהָה 'Oh!', which is from the place of articulation of הַּבֶּיֹת אָהֹה from the place of articulation of מָפָּוֹ וּמִפֶּוֹ יִמְפִּוֹ וּמִפְּוֹ יִמְפִּוֹ יִמְפִּוֹ יִמְפִּוֹ יִמְפִּוֹ וּמִפְּוֹ יִמְפִּוֹ יִמְפִּוֹ וּמִפְּוֹ יִמְפִּוֹ וּמִפְּוֹ יִמְפִּוֹ וּמִבְּוֹ יִמְפִּוֹ וּמִבְּוֹ יִמְפִּוֹ וּמִבְּוֹ יִמְפִוֹּ וּמִבְּוֹ יִמְבִּוֹ יִמְיִּנְ יִמְיִּנְ יִמְיִּנְ יִמְבְּוֹ וּמִבְּוֹ יִמְבִּוֹ יִמְבְּוֹ וּמִבְּוֹ וּמִבְּוֹ וּמִבְּוֹ מִמְנִי יִמְבִּוֹ יִמְבְּוֹ וּמִבְּוֹ יִמְבִּוֹיִם, and similar cases.

#### GAP

#### II.L.1.4.4.

[...] The third category is what interchanges in one place of articulation, for example בַּזֶר 'He scattered' (Psa. 68.31), which is said to be like פַּזֶרוּ לָּמֵן לְּאֶבְיוֹנִים 'He has distributed, he has given to the poor' (Psa. 112.9). The place of articulation of bet and pe is the lips. (Another case) is וְשׁוֹבֶךְ 'and Shobach' (2 Sam. 10.16) and אַנְי 'and Shopach' (1 Chron. 19.16), which are said to be

II.L.1.4. 61

ואלחאן [ו]שוא חסן אן ידכר פי כל ואחד מא יסנח ויתגה פיה לאביין שרף הדה אללגה עלי סאיר אללגאת לאנהא שפה ברורה ואדא פי חרוף אלעבראני כאנת חרוף עדה עלי מא דכר פי מא תקדם מן אלפשוטות ובֹגדֹכֹפֹת ואלדגש ואלרפי אלדי פי בקיה אלחרוף סוא אהחֹעׁ פאן קיל פמא אלפאידה פי אלדגש ואלרפי קיל לה לא בד מן פאידה מן דלך תגייר אל[מע]נא באלדגש ואלרפי מתל שְׁמַח בְחוּר אלדי הו פעל פי אלנפס לכון באלדגש ואלרפי מתל שְׁמַח בְחוּר אלדי הו פעל פי אלפעל כקׁ שֹמַח נפש עבדך וכדלך הכהן הַמְטַהֵר פאעל באלגיר את האיש המטהר פאעל בנפסה ואמתאל דלך

II.I.,1,4,3,

295

ואסתעמל אהל אללגה אלכלאם מן אלמחל אלואחד מתל אַהָה מן מחל אֹהֹחֹעׁ ומן מחל דֹטׁלֹנֹת דלת ומן מחל בוֹמֹף מפו ומפו ומא מאתל

#### **GAP**

II.L.1.4.4.

305

מתל ואחד מחל ואחד מא ינבדל פי מחל ואחד מתל (L3:14r)

בזר אלדי יקאל אנה מתל פזר נתן לאביונים אלבא ואלפא מחלהמא אלשפתאן ושובך ושופך אלדי יקאל אנהמא אסם the same name; and likewise הָטְעָוּ אֶּת־עַמֵּי 'They have misled my people' (Ezek. 13.10)—הָתְעִוּ '(God) caused (me) to wander' (Gen. 20.13), חוּשׁוּ 'Hasten!' (Joel 4.11)

#### II.L.1.4.5.

The fourth category is what interchanges from different places of articulation, which includes scribal error and ciphers, for *dalet* and *resh* (which are sometimes confused by scribal error) are from two different places of articulation and the cipher (consisting of the interchange of) *bet* and *shin* is from two different places of articulation. Interchanges that are from a single place of articulation do not fall into this category, as will be explained in a separate chapter (see §II.L.1.5.).

# II.L.1.4.6.

Take note that it is said that some letters are contracted. Their contraction is indicated by two things: meaning and grammar. Some letters are augments at the beginning, middle or end of a word.

#### II.L.1.4.7.

An example of an augmented letter at the beginning of a word is באַבְּשֶׁלְּוֹם 'The third is Absalom' (1 Chron. 3.2). It is said that the presence of this lamed has no meaning and the meaning would remain the same if it were elided. An example of an augmented letter in the middle of a word is said to be יְלָדִים אֲשֶׁר 'youths without blemish' (Dan. 1.4). It is said that the 'alef in מַאוֹם is augmented, without any function, because the lexical class of 'blemish' does not contain a root letter 'alef. Examples of an augmented letter at the end of a word are אַבְּרֵי לַבְּּבֵּן עִירֹה 'binding his foal to the vine' (Gen. 49.11)

II.L.1.4. 63

# ואחד וכדלך הטעו את עמי התעו עושו חושו

#### II.I.,1.4.5.

ואלקסם אלראבע מא ינבדל מן מחאל מתגאירה והו יעם אלתצחיף ואלגמטריא לאן אלדאל ואלריש מן מחלין גירין ואלגמטריא אלבא ואלשין מן מחלין <מתגאירין> פמא כאן מן מחל ואחד אנבדאלה לא ידכל פי הדא אלקסם עלי מא סיגי ביאנה פי באב מפרד

# II.L.1.4.6.

ואעלם אן קד קיל אן פי אלחרוף איצא מא יכתצר וידל עלי אכתצארה שיין אלמעני ואללגה ופיהא מא יגי זאיד פי אול אללפט ואלאכר

#### II.L.1.4.7.

פאלזאיד פי אול אללפט השלישי לאבשלום קיל אן הדא אללמאד לא מעני לתבותה בל ינ[תטֹ]ם אלמעני בחדפה ואלזאיד פי וסט אלכלאם קיל מתל ילדים אשר אין בהם כל מאום פקיל אן אלאלף פי מאום זאיד לא פאידה פיה לאן לגה אלעיב מא פיה אלף אצלי ואלזאיד פי אכר אללפט כקולה (נונונונוני)

310

315

L1:3r ינתטֹם (תֹטֹם 317 בי מתגאירין מתגאורין 317 מתגאירין מתגאורין

and בְּנִוֹ בְעֹר 'the son of Beor' (Num. 24.3), where the *vav* of בְּנָוֹ בְעֹר has no meaning, and likewise the *yod* in אָסְרֵי, since it is not a pronoun, and similar cases.

#### II.I.,1,4,8,

As for cases of the contraction of a letter that is reflected by the meaning, it is said to include examples such as אֲשֶׁר נְתְנְדְּ יְהוֶהוֹ 'for the Lord gave you into my hand today' (1 Sam. 26.23), where it is said that a yod has been contracted in זְ, and its virtual form is בְּיִד , since it does not say בְּיִד , in which it would be conjoined to an underlying noun, but rather it is pronounced in its disjoined form, which is with qames. Likewise in אַתָּה זֶה בְּנֵי עֵשֵׁוּ 'Are you my son Esau?' (Gen. 27.24), it is said that a he has been contracted in אַתָּה since it does not have the function of a declarative but rather of an interrogative, and its virtual form is תַּרְקִיע עֲמוֹ לִשְׁחָקִים Likewise in תַּרְקִיע עָמוֹ לִשְׁחָקִים 'Can you like him spread out the skies?' (Job 37.18) an interrogative he is contracted in it and its virtual form is הַתִּשְׂיִם אַנְמִוֹ מַנִּח בָּרָקִים 'Can you put a rope?' (Job 40.26), הַתִּשְׁיֵם הָרָמִים 'Can you send forth lightnings' (Job 38.35).

#### II.L.1.4.9.

As for cases of the contraction of a letter that is reflected by the grammar, these include examples like בְּבָשִּׁיל וְּבֵילַפּׁת 'with hatchets and hammers' (Psa. 74.6), since it should according to rule have been אַבֶּה בְדָוֶד וּבַקִּיר, so that it would be like אַבֶּה בְדָוֶד וּבַקִּיר וּבָקִיר וּבָקִיר וּבָקִיר וּבַקּיִר וּבַקִיר וּבַקּיִר וּבַּקּיִר וּבַּקּיִר וּבַּקּיִר וּבַּקּיִר וּבַּקּיִר וּבַּקְיִר וּבְּבָּקִיר וּבְּבָּקִיר וּבְּבָּקִיר וּבְּבָּקִיר וּבְבּבְּיִר וּבְּבָּקִיר וּבְבּקּיִר וּבְּבָּקִיר וּבְבָּיִר וּבְבָּקִיר וּבְבָּקִיר וּבְּבָּקִיר וּבְבּקִיר וּבְבּקִיר וּבְבּקִיר וּבְבָּקיר וּבְבּבְּיִר וּבְבּיִר וּבְבּיִר וּבְבּבְּיִר וּבְבּבְּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבָּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּבְיִר וּבְבָּיִר וּבְבָּיִר וּבְבִּיר וּבְבִּיר וּבְבִּיר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּבְיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבִּיר וּבְבִּיר וּבְבָּיִר וּבְבָּיִר וּבְבָּבְירִים וּבְּבָּבְיִרְיִים וּבַבְּבְּבְיִר וּבְבָּיִר וּבְבַּיִר וּבְבַּיִר וּבְבּיִר וּבְבּיִר וּבְבָּיִר וּבְּיִר וּבְבָּיִר וּבְבּיִר וּבְבּיִר וּבְבָּיִר וּבְּבְיִר וּבְיִר וּבְּבִּיר וּבְבּיִר וּבְּבְיִר וּבְּבְיִיר וּבְבַּיְיִר וּבְּבְיִר וּבְּבִיין וּבְּבִּיּבְייִר וּבְּבִּיּיִר וּיִר בּבְּיִר וּבְּבִּיר וּבְּבִּייִר וּבְּבִּייִר וּבְּבִּיּיִר וּבְּבִּיּיְיִין וּיִּבְיּבְיּיִר וּבְּבִּיּיִר וּבְבּיּבְיִר וּבְבּיּבְיִיר וּבְבּיּבְיִיר וּבְבּבּיִר וּבְּבּיִר וּבְבּיִר וּבְבּיּבְיִיר וּבְבּיּבְיִר וּבְּבִיּיִר וּבְּבִּיּבְיִיים וּבְּבִּבְיִיר וּבְּבִּיּבְייִר וּבְּבִיּבְיִיר וּבְּבִיּיִר וּבְּבְיּבְיּיִים וּבְּבִּיּבְייִר וּבְּבְיּבְייִר וּבְּבִיּבְייִר וּבְּבְיּיִיּיִין וּבְּבְיּבְייִר וּבְּבְיִר וּבְּבִייִר וּבְּבְּבְיִיר וּבְּבְייִין וּבְּבְּיִין וּבְּבְייִר וּבְּבְייִר וּבְּיִין וּבְּיִין וּבּיִין וּבְּיִין וּבְּיִין וּבּיּייִין וּבְּייִין וּבּיּבְייִין וּבּייִין וּבּיּבְיייִים וּבְּבִּייִין וּבְּיִייִּיוּבְייִּייִין וּ

II.L.1.4. 65

אסרי לגפן עירה בנו בעור אלדי אלואו פי בנו לא מעני לה וכדלך אליוד פי אסרי לאנה ליס צׄמיר ומא מאתל דלך

#### II.L.1.4.8.

ואמא מא יכתצר ויתבתה אלמעני פקיל אנה מתל אשר נתנך ייי ואמא מא יכתצר ויתבתה אלמעני פקיל אנה מרוד בידי לאנה היום ביד אלדי יקאל אנה מכתצר יוד פי יד ותקדירה בידי לאנה מא קאל ביַד פיכון מצֹאף אלי אסם מצׄמר בל אכרגה בכרוג אלקטע והו אלקמץ וכדלך אתה זה בני עשו קיל אן אלהא מן אתה מכתצר לאן ליסה מוצׄע כבר בל אסתפהאם ותקדירה האתה זה ומתלה תרקיע עמו לשחקים הא אלתמה מכתצר מנה ותקדירה התרקיע עמו ליגרי מגרי התשים אגמׄ התשלח ברקים

# II.L.1.4.9.

330 ואמא מא יכתצר פתתבתה אללגה הו כקו בכשיל וכלפות אד כאן חקה אן יגי ובכלפות ליגרי מגרי אכה בדוד ובקיר בחמורים ובגמלים ובפרדים ובבקר אד דלך מן חק אלעטף פי אלאסמין אלמעטוף אחדהמא עלי אלאכר בחרף בא

#### II.L.1.4.10.

When two identical letters succeed one another at the end of one word and the beginning of another and the two words are linked by an accent, if the reader is not careful to pronounce them both, one of them would become coalesced and they would be pronounced as one letter. The reader must pronounce them clearly in order to distinguish, for example, the two sades in יְבַּשֵּׁץ צִּׁייִן 'it produced blossoms' (Num. 17.23), to ensure that the two nuns are pronounced in בַּאַבֶּין נְבוּכִדְנָצֵּל 'then Nebuchadnezzar' (Dan. 3.13, etc.) and to ensure that the two mems are pronounced in בַּאַשֶּׁר הָּיִיְתִי עִם־מֹשֶׁל 'as I was with Moses' (Josh. 1.5, etc.), and similar cases of two letters succeeding each other in this manner.

# II.L.1.5. Chapter on the Interchange of Letters

#### II.L.1.5.1.

It is said that among the letters are those that interchange from the same place of articulation, so that, for example, 'alef interchanges with he in a case such as וְאַחֲבִיבֹן אֶחְחַבּּר 'after this he joined' (2 Chron. 20.35). This is in place of הְּחָבֵּר because the 'alef in אֶּתְחַבּּר is not the 'alef of the first person future, but is the expression of the narrator. Likewise יֻתֶּר הַאָּמְוֹן 'the rest of the multitude' (Jer. 52.15), which is in place of אַל־יִשְׁמְעֵאל 'for you are speaking falsely of Ishmael' (Jer. 40.16), which is in place of עַל־יִשְׁמְעֵאל, and similar cases.

#### II.L.1.5.2.

From the place of articulation of בוֹמֹל, bet interchanges with pe, as in יְבְּזוֹר 'he scatters', פַּזַר—בָּזַר 'he scattered'. As for what interchanges from two different places of articulation, this is like the interchange of bet with he in וְהַבְּיִתְ בַשׁוּר 'you shall strike the rock' (Exod. 17.6), which is said to be in place of ...

#### II.L.1.4.10.

ואלחרוף אדא תראדף מנהא חרפאן פי אכר אלכלמה ואחד ופי ואלחרוף אדא תראדף מנהא חרפאן פי אכר אלכלמתאן מכתלטתין 335 אול אלאכרי אכר מתלה וכאנתא אלכלמתאן מכתלטתין באללחן אן לם (נ3:15r) יגעל אלקאר באלה אליהמא ליטהרהמא ואלא אנדגם אלואחד וכרגא מכרג חרף ואחד פיגב אן יטהרהמא אלקאר ליבין אלצאדין פי ויָצֵץ ציץ ויכון אלנונין פי באדין נבוכדנצאר ויכרג אלמאמין פי כאשר הייתי עם משה ומא באדין נבוכדנצאר ויכרג אלמאמין פי כאשר הייתי עם משה ומא

# באב פי אבדאל אלחרוף II.L.1.5.

## II.L.1.5.1.

קיל אן פי אלחרוף מא ינבדל מן מחל ואחד פינבדל אלאלף באלהא כקו ואחריכן אתחבר פהו מקאם התחבר לאן ליס אלאלף פי אתחבר אלף אלאסתקבאל אלדי ללמתכלם בל הו קול אלמכבר וכדלך יתר האמון מקאם ההמון כי שקר אתה דובר אל ישמעאל הו מקאם על ישמעאל ומא מאתל דלך

#### II.L.1.5.2.

345

ומן מחל בוֹמֹף ינבדל אלבא באלפא כקו יבזור יפזור בְּזַר פְזַר פְזַר וֹמן מחל בוֹמֹף ינבדל אלבא ואמא מא ינבדל מן מחאל מתגאירה מתל מא ינבדל אלבא באלהא בק והכית בצור קיל אנה מקאם הצור

#### II.L.1.5.3.

Gimel interchanges with kaf in סוֹגָה בַּשׁוֹשַׁנְּים 'encircled with lilies' (Cant. 7.3), which is said to be סוֹכָה, from יָשֶׁר מִמְּסוֹכֵּה 'the upright from a thorn hedge' (Micah 7.4), since it does not make sense for it to be derived from נְּסָגוּ אָחוֹר 'they shall be turned back' (Isa. 42.17, etc.). These two letters are from the same place of articulation. Mem interchanges with gimel, as in בְּעַוְרִים 'We grope like the blind' (Isa. 59.10), which is in place of בְּעַוְרִים , as in בְּעַוְרִים 'They grope in the dark' (Job 12.25).

#### II.L.1.5.4.

Dalet interchanges with zayin, as in דְּהַב—זְהָב. (The interchange of) resh with dalet is due to scribal error, as in רְעוּאֵל 'Reuel'— 'Puing' 'Peuel', רְיַפָּת 'Riphath' (Gen. 10.3)—יְבָּת 'Diphath' (1 Chron. 1.6), רְיַבֶּת 'Rodanim' (1 Chron. 1.7)—יְבָּעִים 'Dodanim' (Gen. 10.4).

#### II.L.1.5.5.

He interchanges with 'alef, as in אָשֶׁר־יִקְרֶה לְעַמְּה 'what is to befall your people' (Dan. 10.14), in which (the 'alef of the qere) is in place of he. A similar case is בַּד הַקָּמַח לָא תִּבְלֶּה 'The jar of meal shall not be spent' (1 Kings 17.14). This is from the same place of articulation. A case of interchange from two places of articulation is יֹשֶׁה שֻׁיִּנִינ 'he who closes his eyes' (Prov. 16.30), in place of עוֹשֵּׁם from יִּמְשֵׁח 'and he closed' (Isa. 29.10).

#### II.L.1.5.6.

Vav interchanges with bet, as in שֵׁכְרֵוּ וְלֹא־יַֹיִן נְּעָוּ וְלְאׁ שֵׁכֶר 'They were drunk, but not with wine; they staggered, but not with strong drink' (Isa. 29.9), in place of בְּלֹא שֵׁכְר בְּלֹא יֵיִן. This is from the same place of articulation. From two places of articulation it interchanges with 'alef, as in מִּפְנֵי גַוֶּה 'because of pride' (Jer. 13.17), which is said to be in place of ...

II.L.1.5. 69

#### II.L.1.5.3.

35 אלגמאל ינבדל בכאף סוגה בשושנים קיל אנה סוכה מן ישר ממסוכה אד כאן לא מעני להא מן נסוגו אחור והדין אלחרפין מן מחל ואחד ואלמאם (נ3:15v) ינבדל בגמאל כק נגששה כעורים מקאם נמששה כקו ימששו חשך

#### II.L.1.5.4.

אלדאל ינבדל בזאי כקו זהב דהב ואלריש באלדאל מן אלתצחיף אלדאל דעואל ריפת דיפת רודְנים דודְנים 355

#### II.L.1.5.5.

אלהא ינבדל באלף כקו אשר יקרא לעמך מקאם הא וכדלך כד הקמח לא תכלה והדא מן מחל ואחד ומן מחלין עוצה עיניו מקאם עוצם מן ויעצם

#### II.L.1.5.6.

גוה קיל אנה מקאם גאה

אלואו ינבדל בבא כק שכרו ולא יין נעו ולא שכר מקאם בלא יין אלואו ינבדל בבא כק שכרו ולא יין נעו ולא שכר מקאם בלא יין 30 בלא שכר והדא מן מחל ואחד ומן מחלין ינבדל באלף כק מפני

#### II.L.1.5.7.

Zayin interchanges in the same place of articulation with sade, as in יְעֵלֹץ 'he rejoices' יְעֵלֹץ 'he rejoices', מִזְעֵר 'a little' (Isa. 10.25, etc.)—יְעֵלִץ 'a little one' (Gen. 19.20, etc.). An example from two places of articulation is קַּבָּּד 'hedgehog' (Isa. 14.23, etc.)—יְהַבּּוֹץ 'hedgehog' (Isa. 23.15).

#### II.L.1.5.8.

Het interchanges with *resh*, as in מֶלֶדְּ עַל־בְּל־בְּנֵי־שֶׁחַץ 'He is king over all creeping creatures' (Job 41.26), which is in place of urgy. These are from two places of articulation.

#### II.L.1.5.9.

Tet interchanges in the same place of articulation with tav, as in 'הְּמָנְטֵרִיץ' (Dan. 3.5, etc.) בְּמָנְטֵרִיץ (Dan. 3.7).

#### II.L.1.5.10.

It is said that *yod* interchanges with *'alef*, as in אָהֶרְסֶּדּ 'and I shall cast you down from your station' (Isa. 22.19), in place of אָהֶרְסֶּדּ, which corresponds to the meaning of וַהַדַּפְּתִּידּ 'and I shall cast you down' (Isa. 22.19).

#### II.L.1.5.11.

*II.L.*1.5. 71

#### II.L.1.5.7.

אלזאי ינבדל מן מחל ואחד בצדי יעלז יעלץ מזער מצער ומן

מחלין קפוד קפוז

# II.L.1.5.8.

אלחית ינבדל בריש כק מלך על כל בני שחץ אנה מקאם שרץ והמא מן מחלין

### II.L.1.5.9.

365

אלטית ינבדל מן מחל ואחד בתו פסנתרין פסנטרין

## II.L.1.5.10.

אליוד קיל אנה ינבדל באלף כֹק וממעמדך יהרסך מקאם אהרסך ויואפק מעני והדפתיך

#### II.L.1.5.11.

אלכאף קיל אנה ינבדל בבא כׄקׄ כאכלם מהנזיד הו מקאם אלכאף קיל אנה ינבדל בבא כׄקׄ כאכלם מהנזיד הו מקאם באכלם ליכון מענאה ענד אכלהם (נוסות לאן אלתמתיל מא לה הונא מדכל ומתלה כעלות המנחה ליגרי מגרי בעלות הלהב והדא מן מחלין ומן מחל ואחד וירגל בעבדך קיל אנה מקאם וירכל מו לא תלד רכיל

#### II.L.1.5.12.

#### II.L.1.5.13.

It is said that *mem* interchanges with *bet*, in the same place of articulation, in אָכֵן בָּגְדֶה אָשֶׁה מֵרֵעֶה 'Surely, (as) a wife is faithless against her husband' (Jer. 3.20), in place of בַּרֵעָה.

#### II.L.1.5.14.

Nun interchanges with mem from two places of articulation, for example מְלְבִים 'to the kings' (2 Chron. 1.12, etc.)—יְלָמִים 'kings' (Prov. 31.3), לָמֵץ הַיָּמִין 'at the end of days' (Dan. 12.13), the virtual form of which is הַיָּמִים.

#### II.L.1.5.15.

Samekh interchanges with sade in the same place of articulation, as in נְּחָשׁׁ 'they have broken' (Job 30.13)—נְּחָשׁׁ 'they broke' (2 Kings 25.10, etc.). It is also said that יְקוֹשֵׁל 'he will cut' (Ezek. 17.9) is in place of יְקוֹשֵׁץ.

#### II.L.1.5.16.

It is said that *'ayin* interchanges with *ḥet*, as in עִּוּשׁוּ 'hasten' (Joel 4.11).

II.L.1.5. 73

#### II.L.1.5.12.

אללמאד ינבדל בבא מתל למכמש יפקיד כליו מק במכמש אללמאד ינבדל בבא מתל לאחת מאלה אנה מקאם באחת והדין 375 מן מחלין ומן מחל ואחד וירכתו על צידון קאלו אנה מקאם עד צידון

# II.L.1.5.13.

ואלמים קיל אנה ינבדל בבֵא והו מן מחל ואחד אכן בגדה אשה מרעה מקאם ברעה

## II.L.1.5.14.

אלנון ינבדל מן מחלין בְמֵים מתל למלכים מלכין קץ הימין 380 תקדירה הימים

# II.L.1.5.15.

אלסמאך ינבדל בצדי מן מחל ואחד נתסו נתצו וקיל אן יקוסס מקאם יקוצץ

#### II.L.1.5.16.

אלעין קיל אנה ינבדל בחית מתל עושו חושו

#### II.L.1.5.17.

Pe interchanges with bet from the same place of articulation in מְמֶר סְׁמֶר יֹמֶעֶר יֹאָשֶׁר יִּאָבִי 'sweeping rain' (Prov. 28.3), which is said to be in place of נְּמְתֵר אַבִּירֶדְיּך 'Your warriors have been dragged away' (Jer. 46.15) is in place of . An example from two places of articulation is said to be יְרוֹפֶפּוּ 'they shake' (Job 26.11) in place of יְרוֹתְפּוּ from יְרוֹתְפּוּ they shake' (Jer. 23.9).

### II.L.1.5.18.

It is said that *ṣade* interchanges with *samekh* in the same place of articulation, as in מֲמָוּץ בְּנֶדִים 'blood red of garments' (Isa. 63.1).

#### II.L.1.5.19.

It is said that *qof* interchanges with *kaf* in the same place of articulation, as in קּוֹבֵע 'helmet' (1 Sam. 13.38, etc.)—קּוֹבַע 'helmet' (1 Sam. 17.5, etc.).

#### II.L.1.5.20.

It is said that *resh* interchanges with *kaf*, as in חֲשְׁרַת־מֵיִם 'darkness of water' (2 Sam. 22.12)—הָשְׁבַת־מֵּיִם 'darkness of water' (Psa. 18.12).

#### II.L.1.5.21.

Shin interchanges with samekh in the same place of articulation in יְשָׁתֵם הָשְיֵן 'shut of eye' (Num. 24.3, etc.), which is in place of סְתּוֹם from סְתִּם הַּדְּבֶרִים 'shut up the words' (Dan. 12.4). Its interpretation as 'placed' is not plausible. This is because שְׁתֵּם a conjoined passive participle. The disjoined form would be סְתִּוֹם hike שְׁתִּוֹר , זְבוֹּר , and its imperative would have to be שְׁתוֹר , שְׁתִּם This would lead to the conclusion that there is a root letter mem in the lexical class of 'placing', but this is not the case, because (we see from examples such as) 'They

*II.L.*1.5. 75

#### II.L.1.5.17.

385 אלפא ינבדל מן מחל ואחד בבא מטר סוחף קיל אנה מקאם סוחב וכדלך נסחף אביריך קיל אנה מקאם נסחב ומן מחלין קיל ירופפו מקאם ירוחפו מן רחפו

# II.L.1.5.18.

אלצדי קיל אנה ינבדל בסמאך מן מחל ואחד מתל חמוץ בגדים

# II.L.1.5.19.

אלקוף קיל אנה ינבדל (L3:16v) מן מחל ואחד בכף מתל קובע 390

#### II.L.1.5.20.

אלריש קיל אנה ינבדל בכּף מתל חשרת מים חשכת

#### II.L.1.5.21.

395

אלשין ינבדל מן מחל ואחד בסמאך והו שתום העין מק סתום מן סתום הדברים ואלדי פסרה מגעול מא הו תפסיר קריב ודלך אן שתום מפעול מצאף ואלמכרת יכון שֶתום מתל זְכור שְמור ויגב אן יכון אמרה שְתוֹם או שְתַם והדא יודי אלי אן יכון פי לגה אלאגעאל מים אצלי וליס אלאמר כדלך לאן קוֹ שׂת שַתוּ

placed (themselves) at the gate' (Isa. 22.7), שַׁתִּוֹ בַשְּׁמְיִם פִּיהֶם (They set their mouths against the heavens' (Psa. 73.9), בֹּל שַׁתָּה 'You have put everything under his feet' (Psa. 8.7), (that) all forms from the lexical class of 'placing' lack mem.

#### II.L.1.5.22.

It is said that *tav* interchanges with *'alef*, as in וַיַּקָּח תַּרְיָה ׁ וְאַלוֹין 'He took a cedar tree and an oak' (Isa. 44.14), which is in place of 'cedar' (Zeph. 2.14). This is a short sample of the interchange of letters.

# II.L.1.6. Chapter concerning the Influence of the Four Letters 'alef, vav, yod and he, I mean הֹיוֹיבֹּי, on the Six Letters הׁבֹבֹיבֹבֹי

When one of these four is at the end of a word and the word is conjoined with what follows it by the accent, and the second word begins with one of the letters הַבְּבֹרִבָּב, this letter is pronounced light with rafe, as in יְּאֶקְהָה פַּת־לֶּיֶחֶם 'and I shall fetch a morsel of bread' (Gen. 18.5), בֵּי בְּאַפְּחַ 'for in their anger' (Gen. 49.6), הַּבֶּירֶדְּ רְחֹלֶּה (Num. 9.10), אַּבֶּירֶדְ רְחֹלֶּה (These are the sons of Ephraim' (Num. 26.35), יְּבְיִרְיִם 'and you shall stone him to death with stones' (Deut. 13.11), יְּבְּרִיְהַוֶּה (and very many similar examples of what is not disjoined from the (preceding) accent. In every case where there is no disjunction from the (preceding) accent in this way, the בֹּגוֹרֹכֹפֹת letters are light, with rafe.

# II.L.1.7. Section (on Deviations from the General Rule) II.L.1.7.1.

The cases that deviate from what I have stated are nine exceptions to the rule concerning which there is, to my knowledge, no disagreement. I shall exclude from the discussion

השערה שתו בשמים פֿ כל שתה תחת רגֹ כל לגה אלאגעאל מא

פיהא מֵים

### II.L.1.5.22.

400

אלתָו קיל אנה ינבדל באלף בק ויקח תרזה ואלון מקאם ארזה פהדא טרף מן אבתדאל אלחרוף באכתצאר

באב פי מא תותרה אלארבעה חרוף והי אלאלף (L1:14r) II.L.1.6. ואלואו ואליוד ואלהא אעני אוויה פי סתה חרוף בֹגדֹכבׁפֹת

הדה אלד אדא כאן אחדהא פי אכר כלמה וכאנת אלכלמה מצׄאפה אלי מא בעדהא באללחן וכאנת אלכלמה אלתאניה אולהא אחד חרוף בֹגדֹכֹפֹת כרג דלך אלחרף מרפיא כפיפא כקׂ אולהא אחד חרוף בֹגדֹכֹפֹת כרג דלך אלחרף מרפיא כפיפא כקֹ וְאַקְתָּה פַּת־לֶּחֶם כֶּי בְּאַפְּם אוֹ בְּדֶרֶדְּ רְחוֹקְה אֵלֶה בְּנֵי־אַפְּרִיִם וֹ יִּסְקַלְתְּוֹ בְּאֲבָנִים (בוֹנוֹ בְּיִבְיִם (בוֹנוֹ בְּיִבְיִי וֹאמתאל דלך כתיר גדא וֹסְקַלְתְּוֹ בְּאֲבָנִים (אללחן פכל מא לא ינפצל מן אללחן עלי ממא לא ינפצל מן אללחן עלי

# **II.L.1.7.** 410

## II.L.1.7.1.

אלדי כרג ען מא דכרת תסעה כואסר ממ[א ל]ם יכתלף פיהא עלי עלמי ואנא אפרד מא אכתלף פיה פי אלדכר דאך אן מא

הדא אלמנהאג תכון חרוף בֹגֹדֹכֹפֹת מרפיה כפיפה

cases concerning which there is disagreement. This is because when there is no disagreement about a case, the reader cannot change anything, but when disagreement has occurred concerning a case, the reader makes a choice. He reads whatever variant he wishes. Nobody who may wish to reject it is able to reject it, since he would be rejecting something concerning which there is disagreement, involving one (reading) and an alternative. He (the reader) may read the one reading or the two alternatives (i.e. with *dagesh* or *rafe*) interchangeably. So long as this is the situation, a rule cannot be fixed. A rule can only be fixed for something concerning which there are no disagreements. Cases concerning which there is no disagreement include, as far as I can see, the following nine exceptions to the rule: 'oghera, di-fsiq, di-dhḥiq, 'athe me-raḥiq, mappiq he, mappiq vav, mappiq yod, two identical letters, bet and pe.

#### II.L.1.7.2.

As for 'oghera, this is the 'collection' of only seven words. People, however, often add to them what does not belong to them, and introduce variant readings with regard to them. What is contained in this exception to the rule are four words in the song אַנּאָה (Exod. 14.30, 'the Song of the Sea'). These are: גְּאָה 'He has triumphed gloriously' (Exod. 15.1, 21), which Moses said, and the twin phrase that Miriam said, 'יְדָּמֶוּ בְּאֵבֶן 'They are as still as a stone' (Exod. 15.16), מֵי בָּמִבְּה (Who is like you?' (Exod. 15.11). In this song there is one word that one may think is analogous to these four, but it is not the case, rather there is disagreement concerning it. This is עֲּם־וְּוֹ נְּאֵלֶה 'the people whom you have redeemed' (Exod. 15.13). There are only these four in the song that belong to the exceptional group 'oghera. In the

לם יכתלף פיה לא יקדר אלקאר יגייר מנה שיא ואלדי חצל פיה אלכלף אלקאר מכייר אי אלאכתלאף אראד קרי ולא יתסע למן אלכלף אלקאר מכייר אי אלאכתלאף אראד קרי ולא יתסע למן ירד עליה אן ירד לאן ירד אלכלף אלואחד וכלאפה לה אן יקראה או יקרא אלכלאפין עלי סביל אלבדל פמא כאן הדא חאלה לא ינצבט בה אצלא ואנמא ינצבט מן אלאצול מא לם יקע פיה כלף פאלדי מא וקע פיה כלאף עלי טני הי הדה אלתסעה כואסר אוֹגַינְ"ה · דִּפְּסִיק · דִדחִיק · אתא מרחק · מפק אלתסעה כואסר אוֹגַינְ"ה · דִּפְּסִיק · דִדחִיק · אתא מרחק · מפק ואו · מפק ואו · מפק יוד · חרפין מתראדפין · בא ופא

II I 1 7 0

425

פאמא אלאוגירה פהי אלגאמעה לסבעה כלם פקט ואלנאס פאמא אלאוגירה פהי אלגאמעה לסבעה כלם פקט ואלנאס כתיר <מא> יציפו עליהא מא ליס מנהא וידכלו פיהא אלכלף ואלדי פי הדה אלכאסרה ארבע לפטאת פי שירת ויושע והי ואלדי פי הדה אלדי קאלה משה וחבירו אלדי קאלתה מרים יְדְמַוּ בְּאָבֶן מִי בְּמְלַבָּה ופי אלשירה לפטה ואחדה ממא יטן אנהא תגרי מגרי אלד וליס אלאמר כדלך בל הי כלף והי עַם זַוּ גָּאָּלְתָּ וליס פי אלשירה מן כאסרה אוֹגיִרָה סוא הדה אלד ואלארבע וליס פי אלשירה מן כאסרה אוֹגיִרָה סוא הדה אלד ואלארבע

L1 ממא [1 422

first four books there is nothing, except that there is what may be imagined belongs to the exceptional group, but it is not the case, rather there is disagreement concerning it, viz. וַיַּעָשׁ יַרְבָעָםוּ "מוג בחדש השמיני בחמשה־עשר 'and Jeroboam appointed a feast in the eighth month on the fifteenth (day)' (1 Kings 12.32). There is disagreement concerning the bet in בַּחַמשָׁה. In Isaiah there is one word from the 'oghera group, viz. יְשֶׁמְתֵּי בַּדְכֹּד 'and I shall make (your pinnacles) of agate' (Isa. 54.12), in Jeremiah, viz. 'and I am weary of holding it in' (Jer. 20.9) and in Daniel וְחַבְמֵה בְּחַבְמֵה 'and wisdom like wisdom of the gods' (Dan. 5.11). These seven aforementioned cases are called יסghera. As for אַדרגוריָא גדְבריַא יthe counselors, the treasurers, the justices' (Dan. 3.2, 3), טַבְּבֵא פַּסְנַתְרִין 'trigon, harp' (Dan. 3.5), they are cases of disagreement. I do not know for what reason this group of (seven) exceptional cases breaks the rule of the letters אוֹיה. I have only documented them by listening to the transmitters of the reading.

#### II.L.1.7.3.

The second type of case that breaks the rule is di-fsiq (i.e. 'what is paused'). Whenever paseq comes between one of the letters הֹמֹיֹמֹ and the letters בֹגֹדֹכֹפֹת the letters אֹמֹיֹמֹ have no influence, because they only have influence when there is nothing cutting (them off from what follows). The paseq cuts (them off) in a way and so this is the reason why the rule of אֹמֹיִמֹ is not observed, as in יְּמַלְּהֹ יְּהְלֶּה 'they have done completely' (Gen. 18.21), יְּמַלְּהֹ יְהַלֶּה 'may the Lord add to his people (a hundred times as many) as them' (1 Chron. 21.3). There is no exception at all to this type of case that breaks the rule. Whenever a paseq occurs, the rule of אֹמִיֹה is broken.

אספאר אלאולה מא פיהא מנהא שי גיר אן פיהא מא יתוהם אספאר אלאולה מא פיהא מנהא שי גיר אן פיהא מא יתוהם אנה מנהא וליס אלאמר כדלך בל הו כלף ויעש ירבעם | חג בחדש השמינִי בֿחמשה עשר פאן אלבא פי בחמשה כלף ופי ישעיה מן אוגירה לפטה ואחדה והי ושַׂמְתִּי כַּדְכֿוד ופי ירמיה וְנָלאֵתִי כַּלְכֵל ופי דניאל וחכמָה כּחכמת אלָהין פהדה אלסבעה אלדי תקדם דכרהא והי אלמסמאה אוֹגַיִּרָה ואמא מא כאן אדרגזריא גדבריא דתבריא <פסנתרין> פהו כלף ומא עלמת אדרגזריא גדבריא דתבריא למסמרה עלי שרט אלאוֹיה ואנמא נאכדהא מן אהל אלקראה סמעא

II.L.1.7.3.

אלכאסרה אלב דפסיק כל מא חצל אלפְּסֵק בין חרף אלאּויה אלכאסרה אלב דפסיק כל מא חצל אלפְּסֵק בין חרף אלאּויה ובין אחד חרוף בֹגדֹכֹפֹת לם יכון ללאויה תאתיר לאן אנמא תותר אדא לם יכון מא יקטע ואלפסק קטע עלי וגה פצארת (L1:15v) הדה אלעלה לא יתבת מעהא שרט אלאּויה כק עֲשׁוּן בְּלָה יוסף ייי על עמון כּהֵם וליס עלי הדה אלכאסרה אסתתני בתה פבּל מא חצל אלפסק כסר שרט אלאויה

L1 פסנתרין פסנתרין פסנטרין 434

#### II.L.1.7.4.

The third type of case that breaks the rule is di-dhhiq (i.e. 'what is compressed'). Know that this breaking of the rule consists of what is compressed with regard to the rule regarding them (i.e. the letters אוֹיהֹ, and that is why they say di-dhhiq. The meaning of di-dhhiq is that between the accent that is in the word containing one of the אִוֹיה letters and a בֹגדֹכפֹת letter there is a vowel and this vowel is not dwelt upon or prolonged in pronunciation. On account of this compression (of the vowel) the rule of the אוֹיה is broken, as in וַאַעִידָה בָּׁם 'that I may call to witness against them' (Deut. 31.28), וָהְנֵיתָ בּוֹ 'you shall meditate on it' (Josh. 1.8) and similar cases. The compression may occur in a word that does not have an accent but is a small word, as in י מה-תאמר (whatever (your soul) says' (1 Sam. 20.4), יוה בני (This is my son' (1 Kings 3.23), מה־בֵּרִי 'What, my son?' (Prov. 31.2), ימה־תַּעשה 'and what will you do?' (Josh. 7.9), and other cases. If it is said that this condition may hold for אַוֹיה and בֹגדֹכבׁפֿת but its effect does not come about, namely dagesh, as in אַשֵּׁר הוֹרַדְתֵנוּ בוֹ 'through which you let us down' (Josh. 2.18), וְלֹא־הָיָה בֶּם עוֹד הֹיוָח 'and there was no longer any spirit in them' (Josh. 5.1), רָאָה נַחָתִּי יביִדְּדְּ 'See, I have given into your hand' (Josh. 6.2), and the vowel that you mentioned in וְאֵעֵידָה בַּׁם and וָהְגֵיתַ בוֹ is present in and dagesh does not occur in the bet, the response should be that the difference between what you mentioned (and the cases with compression) is that the vowel that is after the accent in וְאַעִידָה בַּׂם does not have an exhalation of breath but is very compressed, but the vowel in הוֹרָדְתֵּנוֹ בֹּוֹ is not compressed in the joining (of the words) but is expansive with an exhalation breath, and is like other (long) vowels, or nearly so. Whoever examines this closely will perceive the difference.

II.L.1.7. 83

II.L.1.7.4.

אלכאסרה אלג דדחיק אעלם אן הדה אלכאסרה אלציק אלשרט פיהא והו קולהם דדחיק ומעני דדחיק הו אן יכון בין אלטעם אלדי פי אלכלמה אלדי פיהא חרף אלאויה ובין חרף בֹגֹד כֹפֹת מלך ואחד ולא יתאנא ולא יטול פי אלנטק בדלך אלמלך פלאגל הדא אלציק כסר שרט אלאויה כקולה וְאַעֵידַה בַּם והגַּיתַ בּוֹ ומא מאתל דלך וקד יכון אלציק חאצל פי כלמה לא יכון פיהא טעם גיר אנה תכון כלמה צגירה כק מה־תאמר זָה־בָּנִי מֶה־בָּרִי ומֶה תעשה אלי גיר דלך פאן קאל אן הדה אלעלה קד תחצל פי אוֹיה ובֹגדֹכֹפֹת ולא יחצל מעלולהא והו אלדגש כק אשר הורדתנו בו ולאיהיה בַם עוד רוח ראה נַתַּתִּי בְיַדַּדְּ פאלמלך אלדי דכרתה פי ואעידה בם והגַיתַ בּו תאבת פי הורדתנו בו ולם יחצל אלדגש פי אלבא קיל לה אלפרק בין מא דכרתה הו אן אלמלך אלדי בעד אלטעם (L1:16r) פי ואעידה בם ליס פיה תנפס בל הו מציק גדא וליס כדלך אלמלך אלדי פי הורדתנו בו מציק פי אלנסק בל הו מוסע בתנפס יגרי מגרי מלך אכר או קריב מנה ומן תאמל דלך וגד אלפרק

145

150

55

#### II.L.1.7.5.

The fourth type of case that breaks the rule is 'athe me-raḥiq. This is the opposite of the previous type of case that breaks the rule, because the latter (i.e. 'athe me-rahig) is on account of what is far and the former (i.e. di-dhhiq) is on account of what is near, and so there is a fundamental difference between them. This (i.e. 'athe me-rahig) arises from the fact that due to the distance of the accent (from the preceding conjunctive accent), one comes upon it (the accent) like a ballista and so the בֹגדֹכפׁתֹ letter is pronounced with dagesh, as in הוא יבנה־בֵּיָת לְשָׁמֵי 'He will build a house for my name' (2 Sam. 7.13), הַלַמֵּתִים תַּעֲשֶׂה־פֵּלֵא 'Do you work wonders for the dead?' (Psa. 88.11), סורה שבה־פה 'Turn aside, sit here' (Ruth 4.1). Also (included in this category) are cases in which there is no (conjunctive) accent, so (such cases must be considered) to have a virtual (conjunctive) accent before them in order to conform to (cases such as) הָוֹא יָבְנֵה־בָּיִת אמי, as in אָלָהָה אָלֵיה ואַדרשה־בַּה 'that I may go to her and inquire of her' (1 Sam. 28.7), and similar cases.

#### II.L.1.7.6.

The fifth type of case that breaks the rule is mappiq he. The meaning of their term mappiq he is the (consonantal) pronunciation of the he. It is derived from וְּדְתֵּא נֶפְלֵּק 'and the decree went forth' (Dan. 2.13). This is because when the he is pronounced at the end of a word, the rule of the אוֹיהׁ letters is broken, as in וְּכָל־אֲשֶׁר אִתֶּה בַּבּבֶּקר 'half of it in the morning' (Lev. 6.13), בְּבַּיִת אַתְה בַּבּבֶּקר 'and all those who are with her in the house' (Josh. 6.17), יְלַה נַּפְּיִן אַרְבֵּע 'and it has four wings' (Dan. 7.6), and similar cases. There are no exceptions to this breaking of the rule at all.

#### II.L.1.7.7.

The sixth type of case that breaks the rule is *mappiq vav*. This is because every *vav* at the end of a word is pronounced according

II.L.1.7. 85

#### II.L.1.7.5.

אלכאסרה אלד אתא מרחיק הדה באלעכּס מן אלכאסרה אלד אתא מרחיק הדה למא בעד ותיך למא קרב פשתאן אלמתקדמה להא לאן הדה למא בעד ותיך למא קרב פשתאן בינהמא והו אן כמא יבעד אללחן ינצב עליה כּאלמנגניק פידגש חרף בֹגדׁ כֹפֹת כֹק הָוּא יִבְנֶה־בָּיִת לִשְׁמִי הלמֵתְּים תַּעֲשֶׂה־בֶּּלֶא סְוּרֶה שְׁבָּה־פֹּה ומא לם יכון פיה אללחן פהו בתקדיר לחן קבלה ליגרי מגרי הָוא יבנה־בֵּיִת ואלכה אליה וְאַדְרְשַׁה־בָּה ומתל דלך

## II.L.1.7.6.

465

אלכאסרה אלכאמסה מפק הא מעני קולהם מפק הא הו כרוג אלהא ישתק מן ודתא נפֿקתֿ והו אן אלהא אדא טהר וכרג פי אכר אלכלמה כסר שרט אלאוֹיה כקול מַחַצִיתְּה בַּבּּקר וכל אַשֶּׁר אָתְּה בַּבּּיִת וְלַה גַפִּין ארבע ומא מאתל דלך ומא עלי הדה אלכאסרה שיא מסתתנא בתה

#### II.I.1.7.7.

אלכאסרה אלסאדסה מפק ואו ודאך אן כל ואו פי אכר כלמה

to the Palestinians as a bet rafe, which breaks the rule of the הֹאוֹהֹא, as in חֲצֵרֹתֵיו בְּתְהַלֵּה '(enter) his courts with praise' (Psa. 100.4), חֲצֵרֹתֵיו בִּתְהַלֵּה 'I cried aloud to him' (Psa. 66.17), and similar cases. There are two words that are exceptions to this breaking of the rule, namely וְנָטֵה עָלֵיהָ קִוּדְתָהוּ 'He will stretch the line of confusion over it' (Isa. 34.11), וְנָטֵה עָלֵיהָ שָׁלֵו בָה 'The sound of a carefree multitude was with her' (Ezek. 23.42). Although according to the principle of breaking the rule what follows the two vavs should have had dagesh, this has not occurred.

#### II.L.1.7.8.

The seventh type of case that breaks the rule is mappig yod. Take note that whenever yod occurs at the end of a word and the next word begins with one of the בֹגדֹכֹפֹת letters, and hireg or sere occurs under the letter before the yod, then the rule of אֹוֹיה is observed, as in לְבֵנֵי בְּנֵוֹ 'Libni his son' (1 Chron. 6.14), בֵּי בְּקַקוּם 'for they have stripped them' (Nahum 2.3), שָׁרֵי פִּלְשָׁתֵּים 'the princes of the Philistines' (1 Sam. 18.30), and similar cases. If vowels that are different from the aforementioned occur under the aforementioned letter, the yod is strengthened and the rule of אוֹלֵי is not observed, as in אולֵי תַּעַרוֹצִי 'perhaps you may inspire terror' (Isa. 47.12), יָאָתְרֵי בָּנִוֹ 'Jeatherai his son' (1 Chron. 6.6), כֶּי י מִי־גִּוֹי נֵּדוֹל (for what great nation' (Deut. 4.7), מִי־גִּוֹי נֵדוֹל יוֹנֶצְוֹם 'into a great and mighty nation' (Num. 14.12), סיני בַּקְדֵשׁ 'Sinai into the holy place' (Psa. 68.18). One word is an exception to this breaking of the rule, namely אַדֹנֵי בָּׁם 'the Lord in them' (Psa. 68.18). What should have occurred according to the principle of the breaking of the rule is אַדני בָּׁם with dagesh, because there is no hireq or sere on the letter before the yod. I do not know for what reason it contravenes the breaking of the rule.

*II.L.1.7.* 87

יכרג עלי ראי אלשאמיין בבא מרפי הו יכסר שרט אלאוֹיה כקּ יכרג עלי ראי אלשאמיין בבא מרפי הו יכסר שרט אלאוֹיה כקֿ חַצֵרוֹתָיו בָּהְהָלָה אֵלְיוֹ פְּי (מוֹינוֹטִי בְּתְהַלָּה אֵלְיוֹ פְּי הַמוֹזֹ הַהְיּ וֹאמתאלהמא ונטה עליה קַו תֿהוּ יסתתנא עלי הדה אלכאסרה לפטתין והמא ונטה עליה קַו תֿהוּ וקול הָמוֹן שָׁלֵוּ בָּהּ פאן כאן יגב עלי אצל אלכאסרה אן יגי מא בעד אלואוין מדגושא ולם יגי כדלך

#### II.L.1.7.8.

475

אלכאסרה אלסאבעה מפק יוד אעלם אן כל יוד פי אכר כלמה ואול אלאכרי מן חרוף בֹגדֹכֹפֹת ותחת אלחרף אלדי קבל אליוד חֶרֶק וא צֵרִי פאן שרט אלאוֹיה יתבת פיה כֹק לבַּנֵי בְּנו כֵּי בְּקקוּם שָׁרֵי פְּלִשְׁתִּים ומֹת דֹ פאן צאר תחת אלחרף אלמדכור סוי שָׂרֵי פְּלִשְׁתִּים ומֹת דֹ פאן צאר תחת אלחרף אלמדכור סוי אלמלכּין אלמדכורין אשתד אליוד ולם יתבת שרט אלאוֹיה כֹק אוּלֵי תַעַרוֹצִי יאתרִי בְּנֶוֹ וּמִי גַּוֹי גָּדוֹל לגוי גָּדוֹל ועצום סינַי בַּקֹדֶש יסתתני עלי הדה אלכאסרה בלפּטֹה ואחדה והו אדֹנִי בֿם וקד יגב אן תגי עלי מקתצֹא אלכאסרה אדנִי בּם דגש לאן ליס תחת אלחרף אלדי קבל אליוד נקטה ולא נקטתין ומא עלמת לאי עלה גא מכאלף ללכאסרה

#### II.L.1.7.9.

The eighth type of case that breaks the rule is the succession of two letters. If two bets or kafs, but not the remaining בֹּבֹרֹכֹפׁת letters, succeed one another and under the first of them there is a shewa, then the rule of אַׁוֹיהׁ is broken, as in וַּתְּתְּפְּשֵׁהוּ בְּבִגְּדָוֹ 'and when she came' (Josh. 15.18), וַתְּתְּפְּשֵׂהוּ בְּבִגְּדָוֹ 'and she caught him by his garment' (Gen. 39.12), הַלְא בְּבַרְבְּמִישׁ 'Is it not like Carchemish?' (Isa. 10.9), and other cases. If a vowel occurs under the first of the two instead of shewa, the rule of אוֹיהׁ is observed, as in וְּהֹוּא אִשֶּׁה בִּבְּתוּלֵיִת 'And he (shall take) a wife in her virginity' (Lev. 21.13), אַלֵּוֹ בִבְהִילָּוּ (Ezra 4.23), and similar cases.

#### II.L.1.7.10.

The ninth type of case that breaks the rule is bet and pe. The statement concerning them is similar to the statement regarding the preceding type of case that breaks the rule, without there being any disagreement. This is that when bet is followed by pe and shewa is below the bet, the rule of אָלִבְּדֶה בְּפַרְעָה 'and I will get glory over Pharaoh' (Exod. 14.4), יוְּבָּבְי אֲשֶׁר־שְׂמְהִי בְּפִידְ 'and my words which I have put in your mouth' (Isa. 59.21), and similar cases. If a vowel occcurs instead of shewa, then the rule of אִלֹבְיֵרָא בִּפְלַגְּוֹת is observed, as in אַלֹביֵרָא בִפְלַגְּוֹת 'He will not look upon the rivers' (Job 20.17). I do not know any exception to this breaking of the rule.

## II.L.1.7.11.

Take note that Ben Naftali, and perhaps some of those who preceded him, had a particular opinion about the *dagesh* of seven cases of *kaf* after וְיָהִי בָּשְׁמֹעֵ אֲדֹנְיו 'when his master heard' (Gen. 39.19), וְיָהִי בָּשְׁמִע 'and when he heard' (Gen.

II.L.1.7. 89

#### II.I.1.7.9.

אלכאסרה אלתאמנה חרפין מתראדפין כל באאין וכֿאפֿין תראדפא אלואחד בעד אלאכר מן דון <בקיה חרוף> בֹגֹדֹכֹפֿתֹ וכאן תחת אלאול מנהא שוא כסר שרט אלאוֹיה מתל ויהי בבואה ותתפשהו בבגדו הלא ככרכמיש אלי גיר דלך פאן כאן תחת אלאול מנהמא מא עוֹץ (נו:נו) מן אלשוא מלך תבת שרט אלאוֹיהׁ כֹל והוא אשה בֿבֿתוליה אוֹל׳ בֿבֿהילו ומא שאכל דלך

# II.L.1.7.10.

אלכאסרה אלתאסעה בא ופא אלכלאם פיהא פאלכלאם פי אלכאסרה אלתי קבלהא מן גיר כלף והו אן כל בא ובעדהא פא אלכאסרה אלתי קבלהא מן גיר כלף והו אן כל בא ובעדהא פא אדא כאן תחת אלבא שוא כסר שרט אלאוֹיה כקול ואכבדה בפרעה וּדְבָּרֵי אַשֶּׁר־שַמְתִּי בְּפִידְּ ואמתאלהא פאן צאר עוֹץ אלשוא מלך תבת שרט אלאויה כל אל ירא בֿפלגות ומא ערפת טלי הדה אלכאסרה מסתתני

## II.L.1.7.11.

ואעלם אן בן נפתלי ולעל מן תקדמה קד ראי ראיה פי דגש ז

כאפאת בעד ויהי והי כשמע אד כשמעו כראות כראותו

L1 חרף S10:1v (short version) [ קיה חרוף 487

39.15), וְיָהֵי בְרָאוֹת 'and when (the king) saw' (Esther 5.2), יְיָהֶי מָרָאוֹת יבראותו 'and when he saw' (Jud. 11.35), נְיָהִי בָהוֹצִיאָם 'and when they brought (them) out' (Gen. 18.17), יֵיהֵי כִמְלְבֹו 'when he became king' (1 Kings 15.29), ויהי כאשר־תמו 'and when they had perished' (Deut. 2.16).7 According to him, each of the seven cases of kaf that occurs after ווהי in Scripture has dagesh. This is known from his codices. Others, however, pronounce these rafe. I do not know for what reason Ben Naftali pronounced them with dagesh, for those who pronounce them rafe follow the principle of the influence of the soft אִוֹיהׁ letters on the בֹגדֹכפֹת letters. The reader, therefore, has two options. Either to read with the reading of Ben Naftali, in which case he must read all forms that he (Ben Naftali) reads, whether they be good readings or difficult readings, or to read with the reading of Ben Asher, which also is authoritative. If somebody reads what he deems to be the best reading of this one and of that one, he would (read) without any rule, because he deviates from the rationale of each of them.

# II.L.1.8. Section (on Further General Issues Relating to אַׁוֹיהׁ) II.L.1.8.1.

Take note that the criterion of the (rule of) the הֹיֹיֹשׁ letters and the הֹבֹּיבֹשׁׁ letters should be based on the pronunciation and not on the writing. This is demonstrated in יַרָרָא בָּלֶק 'and Balak saw' (Num. 22.2). The word יַרָרָא פוּלָק ends in 'alef, one of the בֹּיִרָא letters, and (the next word) begins with bet, one of the בֹּיִרֹשׁׁ letters, but this letter is not pronounced rafe, despite the 'alef being adjacent to the bet and their being linked by the accent. The bet of בַּיִרָּף occurs with dagesh, since the end of בַּיֵּרָף (in pronunci-

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> The fuller citation בַּאֲשֶׁר־תַּׁמוּ וִיְהִי as opposed to simply בַּאֲשֶׁר וַיְהִי in the text of Hidāyat al-Qāri' is given in Kitāb al-Khilaf (ed. Lipschütz, 1965, 19).

פהוציאם פּמלכו פּאשר ענדה אן כל ויהי פי אלמקרא יגי בעדה אחד הדה אלו פּאפאת אנהא תגי כלהא מדגושה ודלך מערוף אחד הדה אלו פּאפאת אנהא תגי כלהא מדגושה ודלך מערוף מן מצאחפה וגירה ירפיהא ומא ערפת לאי עלה דגשהא בן נפתלי לאן מן רפאהא משא עלי אלאצל אלמוצוע פי תאתיר אויה אלרפי לחרוף בֹגדֹכפֹת פאלקאר אדן עלי אחד אמרין אמא אויה אלרפי לחרוף בֹגדֹכפֹת פילומה אן יקרא גמיע מא יקראה מן מסתחסנאת (מסתחסנאת ואמא אן יקרא קראה בן אשר ודלך איצא חכמה ואמא מן קרא מסתחסנאת הדא והדא פאנה יבקא בלא שרט לאנה יכרג ען עלה הדא והדא

# וו.L.1.8. פצל

# II.L.1.8.1.

510

אעלם אן אלמעול פי אוויה ובגדכפת עלי אללפט לא עלי אלכט אעלם אן אלמעול פי אוויה ובגדכפת עלי אלף מן אויה ואולה בא מן בגדכפת ולם יגי אלחרף רפי מע אסתנאד אלאלף אלי אלבא ואכתלאטהמא באללחן ואנמא גא אלבא מן בלק מדגוש לאן מחט וירא אלריש לא אלאלף פצאר אלמעול עלי אללפט לא

ation) is the *resh* not the *'alef*, and the criterion is the pronunciation not the writing. An opposite case is וְּעָשִׂיתְ בַּדֵּי 'and you will make poles of' (Exod. 25.13). The last letter of the word וְּעָשִׂיתְ is tav, but the bet is rafe. The reason for this is that when tav has qames, it is pronounced with two letters, and if you were to write וְּעָשִׂיתָה in full orthography, it would have he. So the criterion is the pronunciation. The other cases of the breaking of the rule are also based on this principle, since this is the principle that forms the basis for the rule of בֹּגוֹלְבֹפֹת Surely you see that in וְּעָבֶּדֵיךְ בָּאוֹ 'and your servants have come' (Gen. 42.10) the bet occurs with dagesh on account of the breaking of the rule known as di-dhhiq.

#### II.L.1.8.2.

Perhaps somebody may ask why the letters אוֹיה have caused what is after them to be rafe in accordance with the preceding discussion. The response could be that this is because these four letters are the letters of softness and prolongation, as has been stated by Yahyā ibn Dā'ūd the Maghribī, the author of the Book of Prolongation and Softness, and letters that come after them that are not one of the letters of softness become soft due to their proximity. It may also be said that this is a custom adopted by the people of the language for a good reason known to them, and the knowledge of this has been transmitted by us and we read what we have received from the people of the language, and we should not abandon it until the people of the language come and we know the function of what they adopted as their convention. So whoever does not read according to the rule of is reading incorrectly. Blessed is He who knows בֹגדֹכפׁתֹ and בֹגדֹכפֿתֹ is reading incorrectly. secrets (cf. Psa. 44.22).

II.L.1.8. 93

זלי אלכט ובאלעכּס מן דלך וְעָשִׂיתָ בַדֵּי אכר לפּטה ועשית תו וגא אלבא מרפי ואלעלה פי דלך אן אלתו אדא כאן מקמוצא כרג בחרפין ולו כתבת ועשיתה מלא כאן בהא פאלמעול אדן עלי אלפט וסאיר אלכואסר תתם פי הדא אלאצל לאנה הו אלאצל אלדי בני ללאוֹיה ובֹגדֹכפֹת אלי תרי אלי ק ועבדְיך בְּאוּ

אן אלבא [יגי] מדגוש מן כאסרה דדחיק

II.L.1.8.2.

525

ולעל סאיל [יס]אל על חרוף אוֹיה לם כאנת תרפי מא בעדהא עלי אלשרוח אלמדכורה פימכן אן יגאב אן למא כאנת הדה עלי אלשרוח אלמדכורה פימכן אן יגאב אן למא כאנת הדה אלארבע חרוף הי חרוף אללין ואלמד עלי מא דכרה יחיי בן דאווד אלמגרבי (נו:18) צאחב כתאב אלמד ואללין פילין מא בעדהא ממא ליס הו מן חרוף אללין ללמגאורה וימכן אן יקאל איצא אן הדא אצטלאח אצטלחו עליה אהל אללגה לגרץ צחיח עלמוה הם ואנשד ענא נחן עלמה פנחן נקרא מא תסלמנאה מן אהל אללגה ולא נכליה אלי אן יגו אהל אללגה פנעלם פאידה מא אצטלחו עליה פמן קרא בגיר שרט אוֹיה ובֹגדֹכֹפֹת כאן לאחנא וברוד יודע תעלומות

# II.L.1.9. Chapter concerning Letters that Occur in Three Grades

#### II.L.1.9.1.

Take note that just as there are among the letters those that when they are adjacent to another letter, the latter makes them light with *rafe*, likewise among the letters are those that occur in three grades with regard to heaviness and lightness. The first grade is lightening. The second is the normal *dagesh*. The third is the major *dagesh*. This includes the *tav*.

#### II.L.1.9.2.

Take note that the tav, unlike the other letters, may occur rafe, as in וְּהָאֵּי הַשְּׁעֵר 'and rooms of the gate' (Ezek. 40.10); it may occur with dagesh, as in תַּחַת הַּנְּחֹשֶׁת 'instead of bronze' (Isa. 60.17), תַּחָת הָּבְּחֹשֶׁת 'ornaments of gold' (Cant. 1.11); and it may occur with major dagesh. The latter includes three tavs: וְיִשִּׁימֵהְ 'He made it an eternal heap of ruins' (Josh. 8.28), יְּמֶּת־בְּּמִיׁי וְנִנְזְבֵּיִי 'and its houses and its treasuries' (1 Chron. 28.11), וְּבֶּרְרֵיֵּא אָלֵךְ תְּלְתֵּהֹוּן 'and these three men' (Dan. 3.23). I do not know anybody who differs (in reading) with regard to these three tavs. As for the form בָּתִּים , there were differences (of reading) with regard to it.

#### II.L.1.9.3.

Take note that the Tiberians said that they have a *resh* that is not read (in the same way) by anybody else. It is likely that the climate of their town caused this. It has the same status as the *tav* in the word בָּתִים according to the view of Ben Naftali, who gives it a grade in between two grades.

#### II.I.,1.9.4.

The *resh* in their tradition is associated with specific letters, just as the בֹגדׁכֹפֹת are associated with the letters אִוֹיה , namely דֹּוֹצִתֹטֹטֹ עֹ

# באב פי מא יגי מן אלחרוף עלי תלאתה מנאזל II.L.1.9.

# II.L.1.9.1.

אעלם אן כמא גא פי אלחרוף מא אדא אסתנד אלי גירה כפפה ורפאה כדאך פי אלחרוף מא יגי עלי ג' מנאזל פי אלתקל ואלכפה אלמנזלה אלא אלתכפיף אלב אלדגש אלמעהוד אלג אלדגש אלכביר והו אלתו

535 אלדגש אלכבי

### II.L.1.9.2.

אעלם אן אלתו מן דון סאיר אלחרוף קד יגי רפי כק ותְּאֵי השער וקד יגי דגש כקול תחת הנחשת תורי זהב וקד יגי דגש כביר והו תלת תאואת וַיְשִׁימֶהָ תֵּל־עוֹלָם ובתיו וגנזכיו וגבריָא אלך תְּלָתֵּהֹוֹן פהדה אלתלת תאואת מא ערפת מן כאלף פיהא ואמא

לשון בתים פקד אכתלף (L1:18v) פיה 54

# II.L.1.9.3.

ואעלם אן אלטבראניין דכרו אן להם ריש לא יקראה גירהם ואלקריב אן הוא בלדהם יפעלה והו יגרי מגרי אלתו פי לשון בתים עלי ראי בן נפתלי אלדי יגעלה הו מנזלה בין מנזלתין

#### II.I.,1.9.4.

פאלריש ענדהם לה חרוף מכצוצה כמא לבֹגדֹכֹפֹת חרוף אוֹיה והי דֹזֹצֹתֹטֹסׁ לוֹן פהדה אלח חרוף חרפאן מנהא תעמל קבל

545

and זְלֹּי. Two of these eight letters operate both before the *resh* and after it, namely זְלֹי, and the six other letters before the *resh*. The eight letters affect the *resh* only when *shewa* is under it or (when *shewa* is) under the eight letters that are specific to it.

#### II.L.1.9.5.

The light *resh* in their tradition is (in words) such as רְתָּם הַמֶּרְכְּבֶּה 'Harness the chariot!' (Micah 1.13), רְסִיסֵי לֵיִילָה 'drops of the night' (Cant. 5.2), בְּמִרְבֶּבֶת הַמִּשְׁנֶה 'in his second chariot' (Gen. 41.43). Such cases and similar ones are their normal pronunciation of the letter, for they consider it to be the light *resh*.

# II.L.1.9.6.

The major *resh* in their tradition are cases such as הַרְאִיתֶּם 'Have you seen?' (2 Kings 6.32), הַרְעָמֶה 'to irritate her' (1 Sam. 1.6), and the like.

# II.L.1.9.7.

The grade between two grades (of the resh) where dalet precedes it are cases such as דַּרְבֵּ'י צִּיּוֹן 'the roads to Zion' (Lam. 1.4), דַּרְבִּ' יִּרְהָּי 'the roads to Zion' (Lam. 1.4), דַּרְבִּי 'his way' (Gen. 24.21), לְּדִרְאָוֹן 'to contempt' (Dan. 12.2). Cases with zayin are יְּדְרָאָוֹן 'dripping' (Psa. 72.6), יְּזְרֵעֶּוֹן 'any of his offspring to Molech' (Lev. 20.2), יְּזְרֵעְ 'He scatters' (Isa. 28.25). Cases with ṣade are יַּיְבֶּרְבֶּי 'the crucible' (Prov. 17.3), יְּמַרְרָּבְּי 'as far as Zarephath' (Obd. 1.20). Cases of tav are יַּרְבְּיַע 'you spread out' (Job 37.18), יְּבְרַבְּיַע 'and Taralah' (Josh. 18.27), יַּרְבְּיַע 'you will (not) cause to breed' (Lev. 19.19). Cases of tet are יִּבְּיִבְיִ יִּבְּקוֹף לִיטְרְבֵּי 'you will (not) cause to tear' (Psa. 17.12), יֹרְסִוֹּרְ לִּטְרְבֵּי 'the rains of his strength' (Job 37.6). A case with samekh is יִּבְּרַבְּׁתִי 'its boughs' (Ezek. 31.5). Cases with

II.L.1.9. 97

אלריש ובעדה והמא לן ואלסתה חרוף מן קבל אלריש והדא אלריש אלמדכור לא תותר פיה חרופה אלח אלא אן יכון תחתה שוא או תחת חרופה אלח [אל]מכצוצה בה

# II.L.1.9.5.

פאלריש אלכפיף אלדי להם מתל רְתֹם המרכבה רסיסי לילה באלריש אלכפיף אלדי ומא שאכלה מא כלאמהם עליהא לאן 550 הדא ענדהם הו אלריש אלכפיף

# II.L.1.9.6.

ואלריש אלכביר ענדהם הו הראיתם הרעימה ואמתאלהמא

# II.L.1.9.7.

ואלמנזלה בין מנזלתין ממא קבלה [אלד]אל כק דרכי ציון דרכו

לדראון ואלזאי זרזיף מזרעו למולך <יזרוק> אלצדי מַצְרֵף

55 [כ]צרוף עד צרפת אלתו תרקיע ותראלה תרביע טית כל טרפי

צמחה יכסוף לטרוף מטרות עזו אלסמאך סרעפותיו אללמאד

L1 יזרוק אל יסוד 554

lamed are לְרְמִיְלִי 'to wash' (Gen. 24.32), לְּרְעִּוֹּחְ 'to graze' (1 Sam. 17.15), לְרְעִּנְהֶּם 'for your favour' (Lev. 19.5), לְרְעִּנְהֶם 'for his favour' (Lev. 1.3). Cases with nun are יַבְרְבִי 'rulers of' (Josh. 13.3), 'my nard' (Cant. 1.12). They call these cases and similar ones a grade (of resh) between two grades, namely (the grades of) dagesh and rafe. Whoever investigates this carefully (will see that) it is as they say, since the difference is clear between the resh of רְמִיִם and (the resh) that is adjacent to the eight letters (preceding it) when they have shewa under them or when shewa is under it. Its heaviness is clear compared to the lightness of the resh of רְתָּם and the like.

# II.L.1.9.8.

It has been stated previously that I do not know anything that I can report about the *zāy makrūkh*. I only mentioned it so that it be known that letters have different attributes and because speech is dependent on letters.

# II.L.1.10. (Conjugations)

Take note that the people of the language made the conjugations of the language in four categories: from one root letter, such as בָּבָה 'hit' and the like, from two letters, such as בְּבָה 'build' and the like, from three letters, such as 'build' and the like, from three letters, such as 'שִׁמֹר and the like. A letter may also change position in a word with the result that its meaning changes. I shall mention here the phenomenon of change of position in one word as an example: שָׁרֶב לְּאִישׁ with three letters from 'becoming evening', שֶׁרֶב לְּאִישׁ 'sweet to a man' (Prov. 20.17) from the lexical class of 'delight', שֶׁרֶב לְמִינוֹ 'heavy swarm' (Exod. 8.20) from the lexical class of 'mixing', שֶׁרֶב לְמִינוֹ 'heavy swarm' (Exod. 8.20) from the lexical class of 'mixing', שֶׁרֶב לְמִינוֹ 'heavy swarm' (Exod. 8.20) from the lexical class of 'mixing', שֶׁרֶב לְמִינוֹ (every) raven according to its kind' (Lev. 11.15), a bird, 'שְׁרֶב וְשֶׁת־יִאֵב וֹ הַאֶּת־עַרֶב וְשֶׁת־יִאֵב וֹ הַאַת־יִאֵב (Jud. 7.25), the name of a man. When you

לרחוץ לרעות לרצונכם לרצונו אלנון סרני נרדי פהדה אלאמתאל ואשבאההא יסמונהא מנזלה בין מנזלתין והמא אלאמתאל ואשבאההא יסמונהא מנזלה בין מנזלתין והמא אלדגש ואלרפי ומן תאמל דלך כאן כמא דכרו אד (נו:191) אלפרק טאהר בין ריש רְתֹם וריש רסיסי ללמגאור להדה אלח חרוף אדא כאן תחתהא או תחתה שוא ותקלה טאהרא ענד כפה ריש רתם ומא מאתלה

# II.L.1.9.8.

וקד תקדם אלקול אן אלזאי אלמכרוך מא ערפת פיה שיא אדכרה ואנמא דכרתה ליערף אן ללחרוף אחכאם ולאן אלכלאם מתעלק באלחרוף

# II.L.1.10.

565

570

ואעלם אן אהל אללגה געלו תצאריף אללגה עלי ארבעה אקסאם מן חרף ואחד אצלי מתל הַבֶּה ונחוה ומן חרפין מתל בַּנָה ונחוה ומן גֹ מתל שְמֹר ונחוה ומן דׄ מתל כרבל ונחוה בנֵה ונחוה ומן גֹ מתל שְמֹר ונחוה ומן דׄ מתל כרבל ונחוה ואלחרף איצא קד תתקלב פי אללפטה ותתגאיר מעאניהא פאדכר מן גנס אלתקליב לפטה ואחדה לתכון נמודגא עֶרֶב גֹ חרוף מן אלגרוב עָרֵב לאיש מן לגה אללדה (בַּרָב מִן עָרַב למינו טאיר עַרב וואב אסם רגל ואדא לגה אלאכתלאט עַרב למינו טאיר עַרב וואב אסם רגל ואדא

change the position of their letters, they become בָּרֵע 'Bera' (Gen. 14.2), the name of a man, רָבֵע 'a quarter', בַּעַר 'stupidity' from (the lexical class) of 'being stupid', from בָּעַר־אִּישׁ 'The stupid man does not know' (Psa. 92.7), בְּבֶער־אִישׁ 'when (a man) causes (a field or vineyard) to be grazed over' (Exod. 22.4) from the lexical class of 'trampling, befouling with dung', 'if ignited fire' (Jud. 15.5) from the lexical class of 'kindling and setting fire', and יְבַעַרְהַ הָּרֶע 'and you will remove the evil' (Deut. 13.6, etc.) from the lexical class of 'removing'.

# II.L.1.11. Chapter concerning the Occurrence of Letters for the Sake of Enhancement

## II.L.1.11.1.

Take note that you do not find in the Bible a word that consists of less than two letters, as, for example, אד 'surely, but', כּי 'for, when', נז 'in it', מָן 'from', על 'upon', מִי 'who'. A word may consist of three letters, for example, שמר 'keep', זכר 'remember', 'pass'. It may consist of four letters, for example מֶבֹר 'wrap', from יְדַוֹּיִד מְכְרְבֵּל 'and David was wrapped' (1 Chron. 15.27). Expressions may be constructed from five up to eleven letters. We have not found more than that number. This is found in only three words: ובתועבותיהן 'and in their abominations' (Ezek. 16.47), וְבַעֵּלִילְוֹתֵיבֶם 'according to your deeds' (Ezek. 20.44), יוהאַחָשְׁדַרְפְנֵים 'and the satraps' (Esther 9.3). It has been said that it would have been possible for the people of the language to use twelve letters in the expression וְמָתְעֵצוּמוֹתִיכֶם 'and from your strength' (cf. העצמות 'and strength' Psa. 68.35) and other expressions according as the need may have arisen. As for words of two letters, when you move the first to the (position of) the last and the last to the (position of) the first, they turn out to be a functional part of speech consisting of two parts, for example,

אקלבתהא גת בֶּרֶע אסם רגל [ר]בֶע רֻבע בֶּעֶר מן אלתגאהל מן אקלבתהא ידע כי יבער איש מן לגה אלתבאער ויבער אֵש מן לגה אלאחראק ואלאשעאל ובערת הרע מן לגה אלנפי

# באב פי מא יגי מן אלחרוף ללתפכים II.L.1.11.

# II.L.1.11.1.

אעלם אן כלמה פי אלמקרא אקל מן חרפין לא תגד מתל אַך כִּי בוֹ מִן עֵל מִי ותכון מן גֹ כֹק שמר זכר עבר ותכון מן דֹ כרבל מן בוֹ מִן עֵל מִי ותכון מן גֹ כֹק שמר זכר עבר ותכון מן דֹ כרבל מן ודוד מכרבל ותנבני אלאלפאט מן הׁ ומא זאד אלי יֹא ומא וגדנא אזיד מן דלך והו גֹ אלפאט פקט ובתועבותיהן וכעלילותיכם והאחשדרפנים וקד קיל אן ימכן אן יסתעמלו אהל אללגה יֹבֹ חרפא פי לפּטֹה ומתעצומותיכם וגיר דלך ממא תדעוהם אלחאגה אליה ומא כאן מן אלכלם מן חרפין אדא נקלת אלאול אלי אלאכיר ואלאכיר אלי אלאול תכון עלי אלקסמין כלאמא

יָּבְּא 'father' בָּא 'he came', כָּל 'he measured' לָּדְּ 'to you', גָּד 'Gad' הוב 'fish', מִת 'heat' מַת 'brain', צֵק 'pour' בָּק 'end', and similar cases.

## II.L.1.11.2.

An expression consisting of two or more letters may be enhanced. Enhancement includes various different types. A noun that is enhanced by he, as in עַצְמוֹנָה 'Azmon' עַצְמוֹנָה 'to Azmon' עַצְמוֹנָה 'to Azmon' (Josh. 15.4), דביר 'Devir'—דברה 'to Devir' (Josh. 10.38, etc.), בבל 'Babylon'—בבלה 'to Babylon' (2 Kings 20.17, etc.) is one type. A second type is where a feminine noun ending in he is enhanced by tav, for example סופה 'storm'—סופת 'storm' (Hos. 8.7), עיפה 'darkness' עֵיפַּׁתָה (Job 10.22), ישׁוּעָה (salvation'— ישׁוּעֶּׁתָה 'salvation' (Psa. 3.3, etc.), and similar cases. It may be said that in מְצְרֵיִם 'to Egypt' (Gen. 46.3, etc.) and ירושלם —ירושלמה 'to Jerusalem' (1 Kings 10.2, etc.) that the he at the end of the word is in place of אל 'to'. A verb may also be enhanced with he, as in סָלַח־נָא 'pardon' (Num. 14.19)—סָלַחַה 'pardon' (Dan. 9.19), שֵׁמְע 'hear' שׁמְעֵה 'hear' (Dan. 9.19), שׁוֹב (לווי 'hear' (Dan. 9.19) 'return' שובה 'return' (Num. 10.36, etc.), קום 'arise' 'arise' 'arise' (Num. 10.35, etc.).

## II.L.1.11.3.

Inflected nouns may be enhanced by yod, for example הַּלְּשְׁבִּי 'the one sitting' (Psa. 123.1), הַהֹּפְּבִי 'the one who changes' (Psa. 114.8), הַמְּשְׁפִּילִי 'the one who makes high' (Psa. 113.5), הַמְּשְׁפִּילִי 'the one who makes low' (Psa. 113.6). Feminine nouns may also be enhanced by yod, as in הַּחֲלָאֵיְבִי 'your diseases' (Psa. 103.3), יְעוּבְיִבִי 'your youth' (Psa. 103.5), תַּיֵיִבִי 'your life' (Psa. 103.4). Nouns may also be enhanced by vav, for example בְּנוֹ בְעוֹר 'the son

מתלא (נב:וס) מתל אָב בָא כָל לָך גָד דָג חֹם מֹח צַק קֵץ 585 מסתעמלא דלך

# II.L.1.11.2.

פאללפט אלדי הו מן חרפין ומא זאד יפכם ואלתפכים עלי וגוה פאלאסם אלדי יפכם באלהא מתל עצמון עצמונה דביר דבירה בבל בבלה וגה בׄ והו אדא כאן אלאסם מונת בהא קד יפכם בתְּ[ו] מתל סופה סופתה עיפה עיפתה ישועה ישועה ואמתאל דלך וקד יקאל אן מצרים מצרימה ירושלם ירושלמה אן אלהא פי אכר אלאסם מקאם אֶל ואלפעל יפכם באלהא איצא מתל סלח נא סלַחַה שמַע שִּמַעה שוּב שוּבַה קום קומַה

# II.L.1.11.3.

ואלאסמא אלמתצרפה פקד תפכם באליוד הישבי ההופכי

המגביהי המשפילי ואלאסמא אלמונתה קד תפכם איצא באליוד

מתל תחלואיְכי נעוריְכי חיָיְכי ואלאסמא איצֹא תפכם בואו מתל

L1:20v וגה] ווגה 589

of Beor' (Num. 24.3, etc.), מְיְתוֹ־אֶּרֶץ 'beasts of the earth' (Gen. 1.24), לְמַעְיְנוֹ־מֵיִם 'into a spring of water' (Psa. 114.8).

## II.L.1.11.4.

Functional particles may be enhanced by yod, for example לְּלֵי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי־נֶּעֶלוֹי נַּעְלִי־נֶּעֶלוֹ (on a ten-stringed instrument and on a harp' (Psa. 92.4), עַדִּי (until'—יַבֶּדִי 'until'. Functional particles may also be enhanced by mem and vav, for example אֲמִּמְעֶבֶם בְּמוֹ־מֵּי 'I strengthen you with my mouth' (Job 16.5), the virtual form of which is אֲמִנְעָה עְּׁלֵיכֶׁם בְּמוֹ רֹאשִׁי (Job 16.4), the virtual form of which is בְּיֹדְתֵלֶךְ בְּמוֹ־אֵשׁ (Job 16.4), the virtual form of which is בְּיִרתֵלֶךְ בְּמוֹ־אֵשׁ (Isa. 43.2), the virtual form of which is בָּאַשׁ The same is found in the middle of words, for example בְּאַשׁ 'like them'—בָּאֶם' 'like them' (2 Kings 17.15).

## II.L.1.11.5.

Take note that somebody who has discussed enhancement has stated that וְמְשִׁירִי אֲהוֹדֶנוּ 'and with my song I give thanks to him' (Psa. 28.7) is enhanced by he, and that if it was not enhanced, it would have been אוֹדְנוּ. Likewise he has stated יִישִׁינִי 'he saves' is enhanced to יְהוֹעִינִי 'he saves' (1 Sam. 17.47, etc.), and also יִדוּדוּדְּ 'they praise you' (Psa. 45.18). The situation is not, however, as he states, because the imperative forms are הוֹדֵה and הוֹדֵה and it is the rule that the (prefixed) letter of the future is attached to the imperatives of active verbs, so in the forms הוֹדֶנוּ and יְהוֹשִׁינֵ אָבּהוֹדֶנוּ the he is part of the basic structure and it is not a he of enhancement. Since, however, the people of the language regarded this as heavy, they elided the hes in such forms, in order to make the word lighter. You will find this explained in the books of the grammarians.

*II.L.*1.11. 105

בנו בעור חייתו ארץ למעינו מים

# II.L.1.11.4.

ותפכם אלכואדם באליוד מתל עלי עָשור וַעַלֵּי נְבל עַד עַדִי וֹתפכים איצֹא אלכואדם במאם וואו מתל אאמצכם במו פי ותפכים איצֹא אלכואדם במאם וואו מתל אאמצכם במו פי מקדירה בפי ואניעה עליכם במו ראשי תקדירה בראשי כי תלך במו אש תקדירה בַאש ומתל דלך פי וסט אלכלאם כמוהם כהם

# II.L.1.11.5.

ואעלם אן מן תכלם פי אלתפכים קאל אן ומשירי (נו:3:10v) אהוֹדֶנו הו מפכם בהא ולו לם יפכם כאן אוֹדֶנו ומתלה קאל יושִיעַ יפכם יהוֹשִיעַ וכדלך יודוך יהודוך וליס אלאמר כמא דכר לאן אלאמר הוֹדֵה הוֹשֵע ומן חכם חרף אלאסתקבאל ידכל עלי אלאואמר ממא יסמא פאעלה פאדא קאל אהודנו יהושיע יהודוך אלהא קרת מקרהא פליס הי הא תפכים ואנמא למא אסתתקל דלך אהל אללגה חדפו אלהאאת ממא מאתלהא אסתכפאפא ללכלאם והדא תגדה פי כתב אללגויין מביינא

## II.L.1.11.6.

Verbs may be enhanced by a vav at the end of the word, for example וְגֵרִשְׁהֵמוֹ מִפְּגֵיִךְ 'and you will drive them out from before you' (Exod. 23.31), the virtual form of which is וְגֵרַשְׁהָם. Similar examples are הַּנִיעָמוֹ בְּחֵילְדְּ וְהוֹרִידֵמוֹ 'make them move by your power, and bring them down' (Psa. 59.12), בְּי־תִּפְּאֶרֵת עֻזְמוֹ (you are) the glory of their strength' (Psa. 89.18), and further cases.

# II.L.1.12. Section

## II.L.1.12.1.

One person who has discussed enhancement has said that identical successive letters are enhanced in (ways that fall into) two categories. The first category is (an enhancement) of a letter by another identical letter, whereby they become two letters. The second is (an enhancement) of two letters by two identical adjacent letters, whereby they become four.

# II.L.1.12.2.

# II.L.1.11.6.

וקד תפכם אלאפעאל פי אכר אלכלאם בואו כק וגרשתמו מפניך תקדירה וגרשתם ומתלה הניעמו בחילך והורידמו כי תפארת עזמו אלי גיר דלך

# וו.L.1.12. פצל

# II.L.1.12.1.

קאל מן תכלם פי אלתפכים אן אלחרוף אלמתראדפה תפכם עלי קסמין אלקסם אלואחד חרף לחרף מתמאתלין פיצירא 615 חרפאן אלב חרפין לחרפין מתגאורה פיצירון ארבעה

# II.L.1.12.2.

אלקסם אלאול אלבא עוד ינובון גיר מתראדף ינובב בתולות

מתראדף אלגמאל ויחגו לי וחוגגים אלדאל ולא תנוד כי מדי

דבריך בו תתנודָד אלהא ותֶכֶה מכעס (L1:20v) כהה תכהה אלזאי

26 בזו כסף ובזזו את בזזיהם אלחית אשיחה אשוחח אלטית ימוטו

יהתמוטטה 'is violently shaken' (Isa. 24.19); שוט 'go through' (2 Sam. 24.2), שוֹטְטֿוּ 'go through' (Jer. 5.1). Yod: בְּחֵים 'Kittim' (Gen. 10.4, etc.), בְּמִיִּים 'Kittim' (Jer. 2.10,. etc.). Kaf: בָּשֹׁדְ חַמֵּת הַמֵּלֶדְ 'when the anger of the king had abated' (Esther 2.1), וחמת המלך ישבבה 'The anger of the king abated' (Esther 7.10). Lamed: ישבה 'withers' (Job 18.16), ימוֹלל 'withers' (Psa. 90.6). Mem: דומה 'in silence' (Psa. 94.17), דומָם 'in silence' (Isa. 47.5, etc.). Nun: 'and I will establish' (1 Chron. 17.11, etc.), יְבֹנְנְתֵּי 'and I will establish' (2 Sam. 7.13). Samekh: לָרִס 'to moisten' (Ezek. 46.14), רְסֵיסֵי 'drops' (Cant. 5.2). 'Ayin: תֶּרעָם 'You shall break them' (Psa. 2.9), רְעֵה הַתְרְעֵעֵה 'is utterly broken' (Isa. 24.19). Pe: יוהניף ידו 'and he will wave his hand' (2 Kings 5.11, etc.), ינפף ידו 'He will shake his hand' (Isa. 10.32). Ṣade: יַּחַק 'and he divided' (Gen. 32.8, etc.), וּמְסָבֵּר חָדְשֵׁיו הַאָצוּ 'while the number of his months have been cut in two' (Job 21.21). Qof: וֹמְלָוֹם לֹזָהֶב יַוֹקוּ 'and a place for gold that they refine' (Job 28.1), מוַקַק 'refined' (1 Chron. 28.18, etc.). Resh: אורו מרוז 'Curse Meroz' (Jud. 5.23), ארו ארור 'Curse bitterly' (Jud. 5.23). Shin: ארו ארור 'and they waited until they were disappointed' (Jud. 3.25), בשש 'He disappointed (by delaying)' (Exod. 32.1); הַחָקוֹשׁשׁוּ וַקוֹשׁוּ (Come together and hold assembly' (Zeph. 2.1). Tav: יחתו 'will be broken' (1 Sam 2.10, etc.), והחתתי 'and I will cause to be dismayed' (Jer. 49.37). These are examples of a letter being followed by another letter to form two (identical) letters.

## II.L.1.12.3.

Now, the second category, in which two letters follow two letters, include cases such as וְנָפְּוֹץ הַפּדָּים 'smashed the jars' (Jud. 7.19), אַרְזֶה עֵרֶה 'and he dashed me to pieces' (Job 16.12); אַרְזֶה עֵרֶה עָרֶעָר עָּר (Zeph. 2.14), עַרְעַר תַּתְעַרְעָר

II.L.1.12. 109

מוט התמוטטה שוט שוטטו אליוד כתים כתיים אלכאף כשך ח וחמת המ שככה אללמאד ימל ימולל אלמאם דומה דומם אלנוז והכינותי וכוננתי אלסמאך לרס רסיסי אלעין תרועם רעה התרועעה אלפא והניף ידו ינופף ידו אלצדי ויחץ מספר חדשיו חצצו אלקוף ומקום לזהב יזקו מזקק אלריש ארו מרוז ארו ארור אלשיו ויחילו עד בוש בושש התקוששו וקשו אלתו יחתו והחתתי פהדה מן תראדף חרף לחרף פצאר חרפין

II.L.1.12.3.
והדא אלקסם אלב והו מא יתראדף חרפין לחרפין ונפֿץ
הכדים > ויפצפצני ארזה ערה <ערער > תתערער אלי גיר דלך

L1 ערה L3:1r | ערער | L3:1r L1 ערה 629

'will be laid utterly bare' (Jer. 51.58), and other cases, which have been stated to be enhancement by a scholar who has discussed enhancement. Note, however, according to the *diqduq* scholars this is not enhancement. This is because the meaning (of a word) can be fully expressed without a letter of enhancement and also (a letter of enhancement) is not a fixed component of a conjugation. These scholars fall into two groups. Some of them consider it (i.e. the enhanced letter in the examples above) to be a root letter due to the fact that it is a fixed component of the conjugation. Others call it an auxiliary letter and do not consider that it should be called a root letter, since one may utter (inflections of) the lexical class without it, but not in the way that (inflections of) a lexical class are uttered without a letter that is for the purpose of enhancement.

# II.L.1.13. Chapter on Contraction

Take note that he may occur for the sake of enhancement without expressing meaning and, conversely, it may be contracted, being indicated only by the grammar, and retain the meaning of he. It is contracted after 'alef, as in בַּאָשֵׁר 'He flew swiftly' (Psa. 18.11), the virtual form of which is בַּאָשֵׁר, like בַּאָשֵׁר 'as (the eagle) flies swiftly' (Deut. 28.49), its imperative being הַּאָה. He is contracted after bet, as in דְּאֵה 'and let the birds multiply' (Gen. 1.22), the virtual form of which is הַּגָּבָה, and after gimel, as in הַּגָּבָה 'to the roof' (Josh. 2.6). He is contracted after dalet, as in הַּגָּבָה 'to the roof' (Josh. 2.6). He is contracted after dalet, as in הַּגָּבָה 'She adorns herself with her jewels' (Isa. 61.10), הַּתַּבֶּה 'She decked herself with her ring' (Hos. 2.15). It is contracted after he: תַּבְּהַה 'will be blinded' (Zech. 11.17), וֹתַּבָּה '(My eye) has grown dim' (Job 17.7). It is contracted after vav: וֹתְבָּה '(The king) will desire'

63 ממא קאלה מן תכלם פי אלתפכים אנה תפכים ואעלם אן אלדקדוקיין ליס הדא ענדהם תפכים לאן חרף אלתפכים יתם אלגרץ מן דונה ואיצא פלא יתבת פי תצריף והם עלי קסמין מנהם מן יגעלה חרף אצלי לתבותה פי אלתצריף ומנהם מן יסמיה מסתעמל [ולא ירי] אן יסמיה אצלי לאן קד יתכלם באללגה מן דונה לא עלי אלוגה אלדי (נ3:1v) יתכלם באללגה מן דון אלחרף אלדי ללתפכים

# באב פי אלאכתצאר II.L.1.13.

אעלם אן אלהא תגי ללתפכים ולא יטהר להא מעני ותגי בעכס דלך והו אן תכתצר ותדל עליהא אללגה ויכון להא מעני אלהא קד תכתצר בעד אלאלף כק וידא תקדירה וידאה מתל כאשר ידאה אלאמר מנה דאה ויכתצר אלהא בעד אלבא מתל והעוף ירב ותקדירה יִרְבַה ובעד גמאל [הג]ג הגנָה ויכתצר אלהא בעד אלדאל מתל תעדה כ[ליה] ותעד נזמה ויכתצר בעד אלהא תַּבָה ובַּעד אלואו ויתאוה ויכתצר בעד תַּבָּה ווּתַבָּה ויכתצר בעד אלואו ויתאו ויתאוה ויכתצר בעד בעד

L3:1r ולא ירי] ולא ירי 634

(Psa. 45.12), ויתאוה 'and he longed' (2 Sam. 23.15). It is contracted after zayin: וַיְבֵּו עֲשֵׁו 'and Esau despised' (Gen. 25.34), י אַלהִּים לֹא תַבוָה 'God, you will not despise' (Psa. 51.19). It is contracted after het: ימחה 'and he blotted out' (Gen. 7.23), חמחה 'You will blot out' (Deut. 25.19). It is contracted after tet: מיני 'and he stretched' (Gen. 29.21, etc.), יטה ידו '(The Lord) stretches out his hand' (Isa. 31.3). It is contracted after yod: אֵי הַבֶּל אָחֵידְּ 'Where is Abel your brother?' (Gen. 4.9), אַיָהוּ חָסֶדֵיךּ 'Where is your loving kindness?' (Psa. 89.50). It is contracted after kaf: וְתַּבְּדָּ עַלְיוֹ 'and she wept before him' (Jud. 14.17), וַתָּבָּדָ עַלְיוֹ 'and she wept and did not eat' (1 Sam. 1.17). It is contracted after lamed: ויעל נשאים 'He made the mists rise' (Jer. 51.16), ויעלה ישאים 'and he made the mists rise' (Jer. 10.13). It is contracted after mem: מְצְפּוֹן וּמְיֵם 'from the north and from the south' (Psa. 107.3, etc.), יֵמֶה וְצֵפְנֵה 'westward and northward' (Deut. 3.27, etc.). It is contracted after nun: וֵיבון אַת־הָבֵּיִת 'and he built the house' (1 Kings 6.9), יִבנה 'and he built' (Josh. 19.50). It is contracted after samekh: אַעַלֵה אָבַסָה־אָבץ 'I will arise and cover the earth' (Jer. 46.8), וְיַבֶּס אָת־עֵין כַּל־הַאָרֶץ 'and it covered the face of the whole land' (Exod. 10.15). It is contracted after 'ayin: יישטע יהוֹה אֵל־הַבֶּל וְאֵל־מְנְחָתוֹ 'and the Lord had regard for Abel and his offering' (Gen. 4.4), ישעה האדם 'man will regard' (Isa. 17.7). It is contracted after pe: אַל־תֵּבַף יְדֵיך 'Do not release your hand' (Josh. 10.6), הַרְּפָּה 'release' (Jud. 11.37). It is contracted after sade: וְתֶרֵץ אָת־שַבּתֹּהִיהָ 'Let it enjoy its sabbaths' (Lev. 26.43), אָל הָרֵצֶה הָאָרֵץ 'Then the land will enjoy' (Lev. 26.34). It is contracted after qof: ישק אַת־בְּנֵי יִשׂרָאֵל 'and he made the people of Israel drink' (Exod. 32.20), וְאַשְׁקֵה אָת־כַּל־הָגוּיִם 'and I made all the nations drink' (Jer. 25.17). It is contracted after resh: אַל־הָעֵר נַפְּשֵׁי 'Do not pour out my soul' (Psa. 141.8), אָשֶׁר הַערה למות נפשׁו 'because he poured out his soul to death' (Isa. 53.12). It is contrated after shin: וַיָּקָשׁ יהוּדְׂה 'The words of the men of Judah were harder' (2 II.L.1.13.

אלואי ויבו עשו אלהים לא תבוה ויכתצר בעד אלחית וימח תמחה ויכתצר בעד אלטית ויט יטה ידו ויכתצר בעד אליוד אי הבל אחיך איה חסדיך ויכתצר בעד אלכאף ותֶבְךְ עליו ותבְכַּה ולא תאכל ויכתצר בעד אללמאד ויעל נשיאים ויעלה נשיאים ויכתצר בעד אלמאם מצפון ומים ימה וצפונה ויכתצר בעד אלנון ויבן את הבית ויבנה ויכתצר בעד אלסמאך אעלה אכסה ארץ 650 ויכס את עין כל הארץ ויכתצר בעד אלעיז וישע ייי אל הבל ואל מנחתו (L3:12r) ישעה האדם ויכתצר בעד אל[פ]א אל תרף ידי[ד הרפה ויכתצר בעד אל[צ]די ותרץ את שבתותיה אז תרצה הארץ ויכתצר בעד אלקוף וישק את בני יש ואשקה את כל הגוים ויכתצר בעד ריש אל תער נפשי אשר הערה למות 655 נפ[שו] ויכתצר בעד אלשין ויקש דבר איש יהודה לא יקשה

Sam. 19.44), לֹא־יִקְשֵׁה בְּעֵינֶּדְ 'It will not seem hard to you' (Deut. 15.18). It contracts after tav: הַעִירָוֹתִי מִצְּפוֹן וַיַּאַת 'I stirred up (one) from the north and he has come' (Isa. 41.25), עָבֶידְ תַּאנֶתָה 'To you it will come' (Micah 4.8). (To these can be added) other examples of this type.

This is what needs to be said in the discourse on the letters. It is finished, much praise be to God.

II.L.1.13. 115

בעיניך ויכתצר בעד אלתָו העירותי מצפון ויֶאת עדידְּ תֵאתֶה אלי בעיניך ויכתצר בעד אלגנס

פהדא מא לאח אן ידכר פי מקאלה אלחרוף תמת ואלחמד ללה 660 כתירא

# II.L.2.0. THE SECOND DISCOURSE

# II.L.2.1. (Preliminary Remarks on Vowels)

## II.L.2.1.1.

Discussion concerning the 'kings'. If you wish, you may say concerning the 'melodies', and if you wish, you may say concerning the 'inflections'. The meaning of these is the same.<sup>8</sup> Four preliminary issues will be presented at the beginning of this section. Some of these have already been mentioned previously.

#### II.I.2.1.2.

The first is that speech cannot begin with a 'melody' (vowel), i.e. a 'king' (vowel). Rather it must begin with a letter. This is because when somebody begins speaking, the first component of his speech that is heard is one of the letters. He cannot begin with one of the vowels without putting a letter before it.

# II.L.2.1.3.

The second is that when somebody begins (speech) with a letter, he must attach vocalic articulation ( $i^i r \bar{a}b$ ) to this, since the letter cannot be deprived of this when it is the beginning (of speech).

# II.L.2.1.4.

The third is that if somebody utters a word consisting of two letters that appear in speech,<sup>9</sup> a vowel must come between

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> I.e. they refer to the vowels. | <sup>9</sup> I.e. letters that are consonants and not 'soft' vowel letters.

# II.L.2.0. אל מקאלה אלתאניה

# II.L.2.1.

# II.L.2.1.1.

אלכלאם פי אלמלוך ואן שית אן תקול פי אלנגמאת ואן שית תקול פי אלאנחא פאלמעני פי דלך ואחד יקדם להדה אלמקאלה ארבע מקדמאת ממא קד דכר טרף מנה פימא

665 תקדם

# II.L.2.1.2.

אלאול אלנטק לא יכון אבתדאה ואולה נגמה אעני מלך ואנמא יטהר יכון אולה חרף ודלך אן אלמבתדי באלכלאם אול מא יטהר ללסמע מן נטקה אחד אלחרוף ולא ימכנה אן יבדא בשי מן אלמלוך דון אן יקדם קבלה חרף

# II.L.2.1.3.

אן אדא אבתדא בחרף לא בד מן אן יתבעה (נבונעה הולתאני הו אלתאני הו אבתדא אבתדא אלחרף מן דלך אדא כאן אבתדא אעראב אד לא יגוז אן יערא אלחרף מן דלך אדא כאן אבתדא

# II.L.2.1.4.

ואלתאלתה הו אנה אדא נטק בלפטה דאת חרפין טאהרין פי אלנטק לא בד מן אן יתולד בינהמא מן אלנגמה אעני אחד them, I mean one of the eight vowels, as in טָם, שָם, אָם, and as in אָם, יַשָּם, and as in מָלָדְ,  $^{10}$  and similar cases.

## II.L.2.1.5.

The fourth is that the vowels always belong to the letters and the letters do not belong to vowels. This is because the vowels cannot function without letters. A letter may be deprived of a vowel but a vowel may not be deprived of a letter. This is because speech must consist of quiescent and mobile components and a mobile component is only made mobile by a vowel, whereas a quiescent component dispenses with this, as will be described in what follows.

# II.L.2.2. Chapter concerning the Number of the Vowels and those of them that are 'High', those of them that are 'Level' and those of them that are 'Low', and what is Connected to this

## II.L.2.2.1.

What is to be said concerning the vowels is manifest and clear, and not obscure, because it is through them that the purpose of a speaker is understood, and without them speech would be nonsense. Surely you see that in the original establishment (of language) by convention they were indispensable. This is because the origin of language was with Adam, peace be upon him. Either at the beginning the angels and he established language by mutual convention<sup>11</sup> or they taught him language. It is not possible that God, may He be exalted, established

 $<sup>^{10}</sup>$  This word consists of two consonantal radicals, viz.  $^{10}$  and  $^{10}$ , the inflectional prefix being ignored. |  $^{11}$  Literally: The angels established language by convention with him and he established it by convention with them.

אלתמאניה נגמאת מתל קוֹ שָם עָם לָדְ וכקוֹ וילַדְ ואמתאל דלדְ

# II.L.2.1.5.

- הואף וליס אלחרוף ואבדא תאבעה ללחרוף וליס אלחרוף החרף ואלראבעה הו אן אלמלוך אבדא תאבעה ללמלוך לאן לא תפיד אלמלוך מן דון אלחרוף ואלחרף קד יערי מן נגמה ואלנגמה לא תערי מן חרף לאן אלנטק לא בד לה מן סאכן ומתחרך פאלמתחרך לא יתחרך אלא בנגמה ואלסאכן מסתגני ען דלך עלי מא יגי דכרה פי מא בעד
- באב פי עדד אלנגמאת ומא מנהא רפע ומא (L5:2r) II.L.2.2. 680 מנהא נצב ומא מנהא כפּיֹן ומא יתצל בדלך

# II.L.2.2.1.

אלכלאם פי אלמלוך טאהר (נב:2v) גלי גיר כפי לאן בהא יפהם ען אלכלאם פי אלמלוך טאהר לכאן אלכלאם עבתא אלי תרי אן פי אלמתכלם גרצה ולולאהא לכאן אלכלאם עבתא אלי מע אדם על אצל אלמואצעה לא בד מנהא ודאך אן אצל אללגה מע אדם על 685 אלט אמא אן תכון אלמלאיכה ואצעתה אללגה וואצעהא אבתדא או עלמתה אללגה תעלימא ואלמלאיכה לא יגוז אן

language by convention with the angels, because the establishment by convention requires the pointing to the thing for which language is conventionally established. Pointing can only be undertaken with a limb, but He, may He be exalted, transcends the need to have limbs. If somebody were to say that He could have created a limb with which to establish (language) just as He could have created an instrument for speech, with which He could speak, (the response would be): but He must have taught them language to some extent for the sake of His first speech, namely when He said to the angels יָהֵי אָוֹר 'Let there be light' (Gen. 1.3), and He caused this to happen after this speech and thereby obliged them to recognize that 'light' is the name of what came into being after the speech and they learnt this. Then other items (of language) followed a similar course. He would have helped them receive and retain (language) from the first instance.

## II.L.2.2.2.

When He said יְהֵי אֲוֹר, the shewa in it under the yod must of necessity have been pronounced mobile and the hireq must have been pronounced under the he, so that יְהֵי was a future form. Similarly, when He said to Adam יְהַל מֵץ־הַגּּן אָכָל תֹאבֵל 'You may eat of every tree of the garden' (Gen. 2.16), if He had not pronounced qames under the 'alef and holem over the kaf, it would not have been known that this is an infinitive. This is because the meaning of the letters in a case such as אָבל changes with pataḥ, resulting in the change of vowels into the form אָבל When pataḥ occurs in the place of holem, it becomes a past verb. So with אָבל, when shewa occurs in place of qames, it becomes an imperative. Likewise with holem occurs on 'alef and

יואצׄעהא אללה תעׁ לאן אלמואצׄעה לא בד להא מן אלאשארה אלי אלשי אלמתואצׄע עליה ואלאשארה לא תכון אלא בגארחה אלי אלשי אלמתואצׄע עליה ואלאשארה לא תכון אלא בגארחה והו תעׄ יתעאלי ען אן יכון בדי גארחה [יואצֹע] בהא כמא יגוז אן בעצׄהם אנה יגוז אן יכלק גארחה [יואצֹע] בהא כמא יגוז אן יכלק אלה ללכלאם ויתכלם בהא לכן עלי אלקול אלאול יכון עלמהם אללגה עלי וגה והו אן יכון קאל ללמלאיכה יהי אור פחדת פי אלתאני מן קולה ואצׄטרהם אלי אן אור אסם אלשי אלחאדת מן בעד אלקול פעלמוה ומא כאן סואה גרי מגראה ויכון קד אידהם באלקבול ואלחפטׄ מן אול מרה

II.L.2.2.2.

פלמא קאל יהי אור לם יכון בד מן חרכה אלשוא מנטוק בהא תחת אליוד ואלחרק תחת אלהא (נב:3) חתי יכון יהי מסתקבלא וכדלך למא קאל לאדם מכל עץ הגן אכל תאכל לולא מא אתי בחרכה אלקמץ תחת אלאלף וחרכה אלחלם פוק אלכאף למא עלם אן דלך מצדר לאן מתל חרוף אכל יתגייר (נב:13) באלפתחה מענאהא לאגל תגייר אלמלוך בקו אָכַל למא צארת אלפתחה עוֹץ אלחלם צאר פעלא מאציא וכדלך אָכֹל למא צאר עוֹץ אלקמץ שוא צארת אמרא כדלך אֹכֵל למא צאר עלי אלאלף

700

L3:13r יואצֿע [יואצֿע] אלקּרָק 13:13r יואצֿע [יואצֿע] 690

sere under the kaf, it becomes a participle. The changes in meaning of these three letters that you see, without themselves changing, are all due to the change of vowels, so without them none of what has been mentioned (with regard to changes of meaning) could have come about and no speech would have taken place. A similar case is עַשָּׁה, עָשֶּׁה, עָשֶּׁה, עָשֶּׁה, עָשֶּׁה, עָשֶׁה, עָשֶׁה, עָשֶׁה, עָשֶׁה, עָשֶׁה, עָשֶׁה, עָשֶׁה, עַשֶּׁה, עַשֶּׁה, עַשֶּׁה.

# II.L.2.2.3.

So it is clear to you that the vowels are not innovations but rather the fourth of the obligatory requirements, in accordance with what has been discussed previously in the first discourse. A single letter may exist without a vowel. When a speaker wants to speak, he adds to the single letter another letter, and further letters, but he is in no circumstances able to add a second letter when the first letter is deprived of a vowel. A letter is an element (of speech), but communication between people can only be achieved by combining a letter with a vowel. A letter can stand without a (subsequent) vowel but a vowel can only stand with (a preceding) letter.

# II.L.2.3. Section concerning what Corresponds to (Arabic) Inflectional Vowels

## II.L.2.3.1.

In this regard it has been said that vowels are a basic component of speech and every language requires certain vowels so that speakers can make their intentions understood to one another.

# II.L.2.3.2. Section

The Arabs have three inflectional vowels in their language. These are 'raising' (raf'), i.e. the vowel damma, which is written above; 'holding level' (naṣb), i.e. the vowel fatḥa, which is written above; and 'lowering' (khafd), i.e. the vowel kasra, which is written below. They also have vowelless inflection

705

710

715

חלם ותחת אלכאף צרי צאר פאעל פמא תרי אלי מא צארת אליה הדה אלתלתה אלחרוף מן תגייר אלמעאני והי מא תגיירת פי דאתהא וכל דלך מן אגל תגייר אלנגמאת פלולאהא למא צח מן גמיע מא דכר שיא ולא תם כלאם ומתל דלך עשה עשה עשה עשה עשה

# II.L.2.2.3.

פקד באן לך אן אלמלוך ליס הי מסתחדתה בל הי אלראבע מן אלאפתקאראת עלי מא מצא אלכלאם פי אלמקאלה אלאולי פאלחרף אלואחד ימכן וגודה עארי מן מלך פאדא אראד אלמתכלם אן יתכלם זאד עלי אלחרף אלואחד חרף אכר ומא זאד גיר אנה לא ימכן אן יזיד חרפא תאניא ואלאול עארי מן מלך בתה פצאר אלחרף אצלא ולא יתם אלתכאטב (L3:2r) בה ללאפאדה אלא באלמלך פחרף [ק]ד יכון בלא מלך ומלך לא יכון אלא בחרף

# פצל [פי] מא גרי מגרי אלאעראב II.L.2.3.

# II.L.2.3.1.

ולהדא קיל אן אלמלוך אצלא תאבתא ללכלאם פלא בד לכל לגה מן חרכאת מא ליפהמו בעצהם בעץ אגראצהם

# וו.L.2.3.2. פצל

לערב פי לגתהם מן אלאעראב תלתה והי אלרפע והו אלצמה מן פוק ואלנצב והו אלפתחה מן פוק ואלכפץ והי אלכסרה מן אספל ולהם אלגזם אלדי יגזמו בה אלחרף אעני יסכנהו והי

(jazm), in which they cut short a letter, I mean they make it quiescent (without a vowel). This is a circle (sign) written over the letter that is made quiescent. 'Raising' (raf') is a form such as Zayd-u, 'holding level' (nasb) is Zayd-a and 'lowering' (khafd) is Zayd-i. They have given the agent rafa inflection due to its agency. They have given the patient nasb inflection due to the occurrence of the action upon it. They have made the affixed particles bi-, ka- and li- govern khafd inflection and they say dar li-Zayd-in 'a house of Zayd', marartu bi-Zayd-in 'I passed by Zayd', Zayd-u ka-Bakr-in 'Zayd is like Bakr', and the same applies also to other particles that govern *khafd* inflection other than these three affixes, i.e. min, 'alā, 'an, 'ilā, fawqa, 'asfala, taḥta, quddāma, and other khafd-governing particles. I have mentioned this to show that the Hebrew language has vowels corresponding to these inflectional vowels that are greater in number than those of the Arabic language. In this respect Hebrew exhibits its superiority over Arabic, as it does in other features that are not connected with the topic I have described.

# II.L.2.4. Section on the Correspondence (of Hebrew Vowels) to Arabic Inflectional Vowels

(What corresponds to) Arabic inflectional vowels ( $i^c r \bar{a}b$ ) in the Hebrew language consists of three categories: 'raising' ( $raf^c$ ), 'holding level' ( $na\bar{s}b$ ) and 'lowering' (khafd). (What corresponds to Arabic) vowelless inflection (jazm) in Hebrew falls into two categories, one like the vowellessness of the Arabic language and the other is not found in it (i.e. in Arabic). For this reason I have said that the vowels of our language are greater in number than the inflectional vowels of Arabic. The last category (i.e. mobile shewa) is divided into three types. The first of these types corresponds to the three types of Arabic inflectional vowels. The second type corresponds to the 'holding level' ( $na\bar{s}b$ ) only. The third type corresponds to the 'lowering' (khafd) only. What

735

דאירה עלי אלחרף אלמגזום פאלרפע נחו זיד ואלנצב זידא ואלכפץ זיד פגעלו אלפאעל מרפוע בפעלה וגעלו אלמפעול מנצובא בוקוע אלפעל עליה וגעלו אלבא ואלכאף ואללאם אלזואיד תכפץ פיקולון דאר לזיד, ומררת בזיד, וזיד כבפר, מע מא להם מן חרוף אלכפץ גיר אלג זואיד והי מן ועלי וען ואלי ופוק ואספל ותחת וקדאם אלי גיר דלך מן אלחרוף אלכאפצה ואנמא אורדת דלך לאורי אן אללגה אלעבראניה להא ממא פצילתהא פי הדא אלוגה מע מא להא עליהא סוא דלך ממא ליס יתעלק בה אלכלאם פי מא קצדתה

# פצל [פי] מא יגרי מגרי אלאעראב (נים פצל (L3:2v) II.L.2.4.

אלאעראב פי אללגה אלעבראניה תלת רפע ונצב וכפּץ ואלגזם פי אלעבראני עלי קסמין אלואחד מתל גזם אללגה אלערביה ואלאכר ליס הו להא פלהדא קלת אן חרכאת לגתנא אכתר מן אעראבהא והדא אלקסם אלאכיר ינקסם עלי ג אקסאם אלקסם אלאול מן הדה ינוב ען ג אקסאם אלאעראב ואלקסם אלב ינוב ען אלנצב פקט ואלקסם אלג ינוב ען אלכפּץ פקט אלרפע פי

corresponds in Hebrew to (the Arabic inflectional vowel) 'raising' (raf') are two vowels, namely א and א. Three vowels correspond to (the Arabic inflectional vowel) 'holding level' (naṣb), namely 'big faṭḥa', i.e. אָ, 'medium faṭḥa', i.e. אָ, and 'small faṭḥa', i.e. אָ. Two vowels correspond to (the Arabic inflectional vowel) 'lowering' (khafḍ), namely 'and 'א. The vowelless inflection (jazm) is the quiescent shewa. This is the vowellessness of Arabic. The other jazm is the mobile shewa. This, as I have mentioned, is divided into three types. The shewa requires special discussion and this will come in its appropriate place, with the help of God.

# II.L.2.5. Section (on *Raf*<sup>c</sup>)

Take note that one category of 'raising' (raf') in the Hebrew language is used in the active participle in certain conjugations, for example קונה, בונה, and other examples with this pattern, שומר, אוכל and other examples with this pattern, שומר, and other examples with this pattern. To these should be added forms that are used for the imperative and the past such as שוֹרֶף 'be burnt', שוֹרף 'was burnt', and other examples of this pattern; those that are used for the imperative in the conjugaton בונן such as מב 'turn', הן 'be gracious'; those that are used for the past in the conjugation שִׁירוֹ, such as נוֹדֶע 'be known', נוֹשַע 'be saved'; those that are used for unconjugated nouns designating bodies and abstractions, such as אֹהֶל 'tent', בֹהָן 'thumb', אֹפָן 'circumstance', אוֹעֵר 'store', and similar cases, and the abstractions רוגו 'anger', חֹרֶב 'desolation', אֹמֶר 'speech', and so forth. This vowel is not found in (forms expressing) a patient. This category (of raf') is used for agents, just as the Arabs use [their] raf<sup>c</sup> for agents. The Hebrews use it for forms other than those designating agents by extension, just as the Arabs use their raf<sup>c</sup> for forms other than those designating agents by extension, such as לגה אלעבראני דכל תחתה נגמתאן והמא או ואוּ ואלנצב ידכל תחתה ג' נגמאת אלפתחה אלכברי והי אַ ואלפתחה אלוסטי והי אָ ואלפתחה אלצגרי והי אָ ואלכפּץ ידכל תחתה נגמתאן והמא אַ ואלפתחה אלצגרי והי אָ ואלכפּץ ידכל תחתה נגמתאן והמא אַי אִי ואלגזם הו אלשוְא אלסאכן והו אלגזם אלדי ללערבי ואלגזם אלאכר הו אלשוְא אלמתחרך והו אלדי דכרת אנה ואלגזם אלאכר הו אלשוְא כלאם מפיד פיגי פי מוצעה בעון אללה

פצל II.L.2.5.

750

755

אעלם אן אלקסם אלואחד מן אלרפע פי אללגה אלעבראניה אעלם אן אלקסם אלואחד מן אלרפע פי אלפאעל נחו בונֶה קונֶה אסתעמלוה פי תצאריף מכצוצה פי אלפאעל נחו בונֶה קונֶה ווזנהמא ואוֹבֵל ושֹמֵר ווזנהמא (נוֹנוֹנוֹמוֹ ווֹנוֹנוֹמוֹ ווֹנוֹנוֹמוֹ אלי ווֹנוֹנוֹמוֹ ווֹנוֹנוֹמוֹ אַ אלי מא קד אסתעמל פי אלאמר ווֹאלעבר מתל שוֹרַף שוֹרַף ווזנהמא ואסתעמל פי אלאמר מן תצריף כוֹנֶן נחו סֹב חֹן וואסתעמל פי אלעבר מן תצריף שירו נחו נוֹדַע נוֹשַע ואסתעמל פי אלאכסמא אלגיר מתצרפה פי אלאגסאם ואלאעראין כקוֹ פי אלאגסאם אהֶל בהֶן אוֹפֶן אוֹנֶן ווֹמתאל דלך ואלאעראין רוֹנֶז חַבָּב אמֶר אלי גיר דלך ולא יוגד הדא אלמלך פי מפעול פקד צאר הדא אלקסם אלואחד יסתעמל פי אלפאעלין כמא אסתעמלו אלערב רפע[הם פ]י אלפאעלין וואסתעמלו אלערב רפע[הם פי ג[יר] אלפאעלין תוסעא כמא אסתעמלו אלערב רפעהם פי ג[יר] אלפאעלין תוסעא מן נחו אלאבתדא

topicalization, interrogative constructions, and so forth. Nobody can object to my statement that this category of  $raf^c$  is not used in (a form expressing) a patient by saying that מִּלְּהָה הָּרֶשֶׁה 'the net is spread' (Prov. 1.17) is a patient and that it has been made a patient by  $raf^c$ , i.e. א. This is because my statement refers only to cases where this type of  $raf^c$  occurs at the beginning of a word with the first letter but the mem in מְּלַהָּה has been placed before the  $raf^c$ , and it is for this reason that I have stated that this category of  $raf^c$  is not found in a patient.

# II.L.2.6. Section on the Second $Raf^{\alpha}$

As for אָ, the Hebrews use this in the imperative of (conjugations in the category) קוֹם, as in קוֹם, and the like. They use it in a verb whose agent is not named (i.e. a passive verb), for example קבּר , סַבּּר , מַבּר , סַבּר, and the like. They use it in concrete and abstract nouns and in the names of people. An example of a personal name is וּפְרֵה נַעַרְהָּ יִמַרְה נַעַרְהָּ יִּמַרְה נַעַרְהָּ (Jud. 7.10). A concrete noun is פּוּרֶהוֹ דְּרַכְּהִי (Psa. 94.17, etc.), דְּיִמְה (Psa. 22.3, etc.) 'silence'. To these can be added further examples.

# II.L.2.7. Section on Nașb

## II.L.2.7.1.

The small <code>naṣb</code>, which is <code>qameṣ</code>, like <code>naṣb</code> in the language of the Arabs, is used in (forms expressing) the patient, for example 'guarded', בְּנוּי 'broken', יְבוּר 'remembered', יְבוּר 'built', and the like. It is used in the 'absolute patient', i.e the infinitive, as in 'guarding', 'guarding', 'remembering', בְּנֹה 'building', 'doing', and the like. It is used in past verbs, such as 'שָׁמִר 'he built', and the like. It is used in the form that expresses both the past and the active participle such as 'קֹם, יֶשׁם and words with this pattern.

זאלאסתפהאם וגיר דלך וליס למעתרץ אן יעתרץ מא קלתה אן לא יוגד הדא אלרפע פי מפעול באן יקול אן מזוֹרָה הרשת מפעולה ובאלרפע צארת מפעולה והו או לאן אנמא כלאמי פי מא כאן הדא אלרפע פי אול לפטה מע אלחרף אלאול ואלמאם פי מזוֹרָה קד תקדם [אל]רפ[ע פלדל]ך קלת אנה לא יוגד פי 765 מפעול מן הד[א אלקס]ם

# פצל [פי] אלרפע אלתאני II.L.2.6.

עח שועל נחו שוב אלעבראניין פי אלאמר מן שועל נחו שוב קום ואמתאל דלך ואסתעמלוה פי אלפעל אלדי לם יסם פאעלה מתל סַפַּר קַבַר ונחוהמא ואסתעמלוה פי אלאסמא אלגאמדה מתל סַפַר קַבַר ונחוהמא אלנאס פאסם אנסאן מתל ופוּרָה נערך ואלאעראל ואסמא אלנאס פאסם אנסאן מתל ופוּרָה נערך ואלגמאד פוּרה דרכתי ואלערל דוּמה דומיה אלי גיר דלך

# פצל פי אלנצב II.L.2.7.

# II.L.2.7.1.

775

אלנצב אלצגיר והו אלקאמצה תגרי מגרי אלנצב פי לגה אלערב
יסתעמל פי אלמפעול כק שְמוּר שְבוּר זְכוּר בְנוּי [ואמ]תאלה
ואסתעמל פי אלמפעול אלמטלק והו אלמצדר נחו שָמֹר זָכֹר
בְנֹה עָשֹה ואמתאל דלך יסתעמל פי אלאפעאל אלמאציה נחו
שָמְר בְנָה ואמתאלהמא ויסתעמל פי אללפטה אלואחדה
ללעבר ולאסם אלפאעל מתל שָם קָם ואוזאנהמא

## II.L.2.7.2.

The 'big *naṣb*' is used in imperatives from (conjugations in the category) הַּגְּבִי such as הַּמֶּה 'hit', הַּמֶּה 'incline', הַּאֲבֶל 'feed', הַּעֲמָד 'feed', הַּעֲמַד 'cause to stand', and the like. It is used in 'transposed infinitives', such as דָּבֶּר 'speak', קַּנְּה לְשָׁלְוֹם (we) look for peace' (Jer. 8.15, etc.), and other forms expressed by this category of *naṣb*.

# II.L.2.7.3.

The third (category of) *naṣb*, i.e. *segol*, is used in imperative forms such as הֱבֶר מְּמֶנִי (leave me alone' (Deut. 9.14), הֱבֶר בַּבְּחֵנִי (wash me thoroughly' (Psa. 51.4). They use it in past forms such as הָּחֲשִׁי 'the fed', הֶחֲשִׁי 'they were silent', and so forth.

# II.L.2.8. Section on Khafd

## II.L.2.8.1.

The khafḍ vowel אֵי is used in past forms such as הֵּקִים 'he caused to rise', הֵּקִים 'he bore witness'. It is used in a noun of agent (active participle) such as מֵקִים 'causing to rise', מֶּקִים 'bearing witness'. It is used in imperative forms substituting for the other category of khafḍ (i.e. hireq) when it is followed by one of the letters אָהֹהֹשׁ, as in הַּיְּלֶלּוּ 'remove yourselves' (Num. 16.24), הַרֹּמוּ 'remove yourselves' (חמוֹד 'remove yourselves' (חמוֹד 'remove yourselves' (חמוֹד 'remove yourselves' (Num. 17.10), and the like.

# II.L.2.8.2.

The second category of *khafḍ*, i.e. אָי, is used in the past of all conjugations from the category גָּנִי for example הָבָּי 'he hit', הָּבֶּי 'he saved', הָּבֶּי 'he approached', הָנַּי 'he placed', הָנָּשׁ, 'he revealed', הָּלֶּה 'he exiled', הְּבֶּל 'he spoke', הַּבֶּל 'he swallowed', הַבָּל 'he swallowed', הַבָּל 'he spoke', בּבָּר 'he spoke', בּבְּר 'he spoke', בּבְר 'he spoke', בּבְּר 'he spoke', בּבְר 'he spoke', בּבְּר 'he spoke', בּבְר 'he spoke', בּבַר 'he spoke', בּבַר 'he spoke', בּבַר 'he spoke', בַבְר 'he spoke', בַבְר 'he spoke', ב

# II.L.2.7.2.

אלנצב אלכביר יסתעמלוה פי אלאואמר מן גַּנִּי נחו הכֵה הטֵה אלנצב אלכביר יסתעמלוה פי אלמצאדר אלמסתעארה 780 הַאֲכֵל הַעֲמֵד ונחו דלך ואסתעמלוה פי אלמצאדר אלנצב נחו דבַר קנָּה לשלום אלי גיר דלך ממא יפידה הדא אלנצב

# II.L.2.7.3.

אלנצב אלתאלת והו אלסגול אסתעמלוה (נב:191) פי אלאמר נחו האלנצב אלתאלת והו אלסגול אסתעמלוה פי אלעבר נחו הָאֶבִיל הֶרֶף ממני הֶרֶב כבסני (נב:271) ואסתעמלוה פי אלעבר נחו הָאֶבִיל הַחַיִּיק הַחַשוּ אלי גיר דלך

# וו.L.2.8. <sub>785</sub>

# II.L.2.8.1.

אלמלך אלדי ללכפּץ אֵי אסתעמלוה פי אלעבר נחו הֵקִים הֵעִיד ואסתעמלוה פי ואסתעמלוה פי אסם אלפאעל נחו מֲקִים מֵעִיד ואסתעמלוה פי אלאמר נאיבא ען אלכפּץ אלאכר אדא כאן בעדה חרף מן חרוף אֹהֹחֹעָ נחו הֵעַלוּ הֵרֹמוּ מתוך אלי גיר דלך

# II.L.2.8.2.

790

אלכפץ אלב הו אָי אסתעמלוה פי אלעבר מן גַנִּי פי גמיע

תצאריפהא נחו הָכָה הָצִיל הָגַש הָנַח <גּלָּה> הְגְלָה דְבַּר בְלַע

L3 אָלָה 19r גָּלָה 15:19r אָן אָ 790 L5:19r גָּלָה 278 אַן אָ

'he sacrificed', נְּחָם 'he comforted', הְּשְׁלֵּיךּ 'he threw', הִּשְׁלֵיךּ 'he pushed', הִשְּׁבֵּיע 'he sated', הִּבְּעַר 'he sought', הִּדְּרְכָּה 'he bent (bow)', בַּרְבֵּל 'he mantled', הִּדְּרְכָּה 'he mocked', הִּדְּרְכָּה 'he turned left'. It is used in the imperative of all conjugations in the category of שִׁירָה, for example שִׁים 'place', שִִּירָה 'be prepared', שִּׁירָה 'decay', הִבּוֹן, 'be confused'. It is used in the imperative, the past and the active participle of most conjugations of the category מִסַב for example מִתְהַלֵּדְּ, הִתְהַלֵּדְּ, הִתְהַלֵּדְ, הִתְהַלֵּדְ, הִתְהַלֵּדְ, הִתְּהַלֵּדְ, הִתְּהַלֵּדְ, naṣb and raf' in the Hebrew language.

# II.L.2.9. Section (Preliminary Remarks on the Shewa)

(What corresponds to Arabic) vowellessness (*jazm*) in the Hebrew language is the quiescent *shewa*. This is because the *shewa* falls into two categories, quiescent and mobile. The quiescent *shewa* is what deprives a letter of a vowel so that it is not mobile. The mobile *shewa* is additional to the (inventory of) vowels of the Arabic language, (the treatment of which) has various subsections.

# II.L.2.10. Section concerning the Shewa

#### II.L.2.10.1.

The *shewa* is divided into two categories, quiescent and mobile. There is no third category. The quiescent *shewa* has features by which it is distinguished from the mobile *shewa*. The mobile *shewa* has two features by which it is distinguished from the quiescent *shewa*.

#### II.L.2.10.2.

A feature of the quiescent *shewa* is that it makes a letter under which it occurs quiescent and makes it part of the preceding

ּיְבַּח נָחַם השָלִיך הָשלֵיך הָפָצַר הָשָבִיעַ בִּקשַה הִדְרכַה <כִרבֵל> תַעָתֵעַ הָשָּמָאָיל ואסתעמלוה פי אלאמר מן שירה פי גמיע תצאריפהא נחו שים ושיח והכון והסוע והמק והבוך ואסתעמלוה פי אלאמר ואלעבר ואלפאעל מז עלאמה מסב פי אכתר תצאריפהא נחו התהלֶך התהלֶך מתהלֶך אלי גיר דלך ממא אסתעמל אלכפץ ואלנצב ואלרפע פי לגה אלעבראניה

# לצל (L5:20r) II.L.2.9.

אלגום פי לגה אלעבראני הו אלשוא אלסאכן לאן אלשוא עלי קסמין סאכן ומתחרך פאלסאכן הו אלדי יגום אלחרף לילא 800 יתחרך ואלמתחרך הו אלזאיד ען אנחא אללגה אלערביה ולה פנון עדה

# וו פצל פי אלשוא וו.ב.2.10.

#### II.L.2.10.1.

אלשוא ינקסם קסמין סאכן ומתחרך ולא קסם תאלת להמא פללסאכן עלאמאת יתמייז בהא מן אלמתחרך וללמתחרך עלאמתיו יתמיז בהא מז (L5:20v) אלסאכו

### II.L.2.10.2.

מן עלאמה אלסאכן אנה יסכן אלחרף אלדי הוא תחתה ויגעלה

L3 כָּרְבֵּל 792

(syllabic) group, for example יִשְּׂרְצֵּל 'Israel', יַחְּדְיָהוּ 'Jehdeiah', יַחְרָּיִהוּ 'Zimri', יַחְּדְיָהוּ 'for cleansing' (Ezek. 16.4), יְּחָלְי וְנְסְבֶּי 'my graven image and my molten image' (Isa. 48.5). So the letter under which the (quiescent) shewa occurs becomes quiescent. Whatever letter it occurs under is not mobile at all and it (the quiescent shewa) cuts it off from what is after it and conjoins it to what is before it.

#### II.L.2.10.3.

Another of it features is that it divides a word into (units) that have the status of words. This is because every letter at the end of a word is quiescent when it is deprived of an accompanying vowel and this letter that is deprived of a vowel is the stopping point of the word and its place of division, as in אָוֹר , in which the tav is the stopping point of the word, and אוֹר , in which the resh is the stopping point of the word, and so forth. A quiescent shewa in the middle of a word has the same status, for it is in a sense a stopping point on account of its quiescence, for example יְּהַאֲּמָלֵּפִים 'and the satraps' (Esther 9.3), הַּמְצַפְּצָפִים 'those who chirp' (Isa. 8.19). Each of these two expressions has the status of three words on account of the quiescent shewa. If it were absent, this division would not be admissible.

#### II.I.2.10.4.

Another of its features is that it indicates the feminine gender in many cases, for example, בְּחֶלְהְּ יָּטְטִי 'you (fs.) washed and you painted (fs.) (your eyes)' (Ezek. 23.40), and similar cases. Forms such as בְּלֶדְ and בְּלֶדְ are not counterevidence, since I did not say that it occurred at the end of a word only to express the feminine gender, but that it indicates feminine gender in many cases.

*II.L.2.10.* 135

פי חזב מא תקדמה נחו יִשְׂרָאֵל יַחְדְיָהו זְמְרִי לְמִשְעִי וּפִּסְלי וּנִסְכִי פצאר אלחרף אלדי תחתה אלשוא סאכנא לא יתחרך בתה מהמא הוא תחתה ופצלה ממא בעדה ואצאפה אלי מא קבלה

# II.L.2.10.3.

810

815

820

ומן עלאמאתה איצא אנה יקסם אללפטה מתאבה כלם לאן כל חרף פי אכר כלמה הו סאכן אדא ערי מן מלך יכון מעה פיכון חרף פי אכר כלמה הו סאכן אדא ערי מן מלך יכון מעה פיכון דלך אלחרף אלעארי מן (ב-2.4.4.5) מלך הו מחט אלכלמה ומקטעהא נחו בְּרֵאשִית אלדי אלתו מחט אלכלמה ונחו אור אלדי אלריש מחט אלכלמה אלי גיר דלך פאלשוא אלסאכן פי וסט אלכלמה יגרי הדא אלמגרי לאנה קד צאר מחט עלי וגה לסכונה מתל והאחשדרפנים המצפצפים צארת כל לפטה מן האתין אללפטתין במתאבה תלת כלם לאגל אלשוא אלסאכן ולו אנעדם לם תצח אלקסמה פיהא

### II.L.2.10.4.

ומן עלאמאתה איצא אנה ינבה עלי אלתאנית פי כתיר מן (L4:4v) אלמואצע נחו רְחַצְּתְ כָחַלְתְ ומא מאתל דלך ולא יעתרץ דלך דלך דלק נחו רְחַצְּתְ כָחַלְתְ ומא מאתל דלך ולא יעתרץ דלך דֶּרֶךְ מֶלֶךְ לאני מא קלת אנה לא יכון פי אכר כלמה אלא ללתאנית ואנמא קלת אנה ינבה עלי אלתאנית פי כתיר מן אלמואצע

### II.L.2.11. Section (on the Nature of Mobile Shewa)

#### II.L.2.11.1.

A feature of mobile *shewa* is that when it occurs under a letter, the letter is not in any way static or at rest. If a speaker wished to make it quiescent, he would never speak, just as if a speaker wanted to always make a quiescent *shewa* mobile, ....

GAP

#### II.L.2.11.2.

Another of its features is that it does not make the letter following it quiescent but rather only makes the third letter after it quiescent. This statement is valid since it (the mobile shewa) itself is not removed from under its letter but rather its letter is made mobile and the letter after it is made light (i.e. rafe). Quiescence may occur in the third letter or one greater (in number) than that. Examples of the occurrence of quiescence on the third letter are בְּיִשְׂרָמִיָּה 'in Israel', בְּיִוּרְעֶאל 'in Jezreel', לְיִרְמְיָה 'to Jeremiah' (Neh. 12.12, etc.). Examples (of quiescence) in a later syllable are בְּאָרֵץ 'in the beginning', בְּאָרֵץ 'in the land (of)', בְּחַרֶּב 'with a sword', and similar cases.

#### II.L.2.11.3.

And if somebody were to say 'What are the full facts concerning the two of them, I mean the quiescent and the mobile *shewa*?', the response would be as follows. As for the quiescent *shewa*, I do not know any more of its distinctive features than those that I have already mentioned. With regard to the mobile *shewa*, it must be treated in various subsections. All the following subsections, therefore, concern the mobile *shewa* rather than

# **II.L.2.11. פצל** II.L.2.11. 825

### II.L.2.11.1.

מן עלאמה אלמתחרך אנה אדא כאן תחת חרף לא יסתקר דלך אלחרף ולא יסכן בתה עלי וגה מן אלוגוה ולו ראם אלמתכלם אן יסכנה למא תכלם אבדא כמא אנה לו ראם אלמתכלם אן יחרך אלסאכן דאימא

#### **GAP**

### II.L.2.11.2.

1830 מנה בל לא יסכן אלא עלי אלחרף אלתאני מא יסכן עלי אלחרף אלתאני מנה בל לא יסכן אלא עלי אלחרף אלתאלת הדא אלקול הו תגוז לאנה הו בעינה לא יברח מן תחת חרפה ואנמא יתחרך חרפה ויכף אלחרף אלדי בעדה פקד יקע אלסכון פי אלתאלת וקד יקע פי מא זאד ען דלך פתקול פימא וקע אלסכון פי מתל אלתאלת בְּיִשְּרָאֵל בְיִוְרַעַאל לְיִרְמְיָה ומא זאד ען דלך מתל בראשִית בְאֵרֵץ בְחֵרֵב ואמתאל דלך

### II.L.2.11.3.

פאן (נב:40) קאל פמא מחצה אלפאידה בהמא אעני אלסאכן פאן (נב:40) ואלמתחרך קיל לה אמא אלסאכן פמא ערפת לה מן אלחט אלא מא דכרתה מן עלאמאתה ואמא אלמתחרך פהו אלמפנן באלפנון פגמיע מא בעד מן אלפנון פהי ללמתחרך דון אלסאכן

the quiescent *shewa*. It is not necessary to mention the corresponding quiescent *shewa* in each place, since it is sufficient to say that the quiescent *shewa* does not have any more features than those that have been mentioned. I shall present below the various subsections concerning the mobile *shewa*.

# II.L.2.12. Chapter concerning the Mobile *Shewa* and what is Related to this

Take note that the inventory (of letters) consists of twenty-two basic letters, in addition to which there are the 'straight' letters, the letters with *rafe* and the letters 'between two grades', as has been stated previously. The discussion here relates only to basic features and not to secondary features.

#### II.L.2.12.1. The First Subsection

#### II.L.2.12.1.1.

This is its influence by the four letters אָׁהֹהִיאָ. When these four letters are preceded by a letter that is not one of them and under this letter there is *shewa*, the *shewa* is pronounced as a shortened vowel like the vowel that is under one of the four letters. Now, if it is appropriate for ga'ya to occur on it, it is pronounced equal to the vowel (following it). For example, 'and if thus' (Num. 11.15), in which *shewa* is under *vav* and the *vav* is pronounced with *ḥireq* like that which is under the 'alef, but shortened since it it does not have ga'ya. Surely you see that when it is appropriate for it to have ga'ya, it is pronounced with the (vowel) pronounced on the letter equally, without any difference, for example מַּלְּבָּרָה 'mִבֶּרַה 'and if there remains' (Exod. 29.34). Similar to the preceding examples are

פלא חאגה אלי דכר סאכן אלמתחרך פי כל מוצע אד קד גנית בקולי אן מא ללסאכן פאידה גיר מא דכר מן עלאמאתה פאדכר מא יתגה מן פנון אלמתחרך

# באב פי (L5:5r) אלשוא אלמתחרך ומא יתצל בדלך II.L.2.12.

אעלם אן אלקבאלה אתנין עשרין חרפא אצולא מא סוי אלפשוטות ואלחרוף אלמרפיה ואלחרוף אלמנזלה בין מנזלתין כמא תקדם אלקול פיה ואלכלאם האהנא אנמא יתעלק באלאצול דון אלפרוע

### II.L.2.12.1.

### II.L.2.12.1.1.

855

אלפן אלאול הוא מא יחצל לה מן אלתאתיר פי ארבע חרוף אלהחֹעׁ פאן הדה אלארבע חרוף אדא כאן קבל אחדהא חרף מן מואהא תחתה שוא כרג דלך אלשוא בכרוג (נב:55) דלך אלמלך אלדי תחת אלארבעה חרוף מכפפא אלאן אן יחסן מעה דכול אלגעיה כרג בכרוג אלמלך סוא נחו וְאָם כָּכָה אלשוא תחת אלואו כרג אלואו בחרק מתל מא תחת אלאלף מכפפא למא לם תכון מעה אלגעיה אלי תרי אן למא חסן מעה דכול אלגעיה כרג בכרוג אלחרף סוא מן גיר פרק כקו ואם יותר ומתל אלדי תקדם בכרוג אלחרף סוא מן גיר פרק כקו ואם יותר ומתל אלדי תקדם

ין (Jud. 1.27), יְּמֶת־מְּנְדֶּוֹ (Megiddo and Gezer' (1 Kings 9.15), in which the *shewa* is pronounced as a shortened *segol*. When, however, you say יְמֶּתְדְּנָיִן 'and his sons' (Gen. 9.1, etc.), the *shewa* is pronounced with a *segol* of full length on account of the *ga'ya*, and so also other cases where *shewa* is pronounced with the pointing of the 'alef.

#### II.L.2.12.1.2.

As for he, a shewa before it is pronounced with the vowel of the he, for example in וְהָיִה the shewa is pronounced as a short qames on account of the absence of ga'ya. When ga'ya is appropriate, the shewa is pronounced with the qames of the he with its full length, for example יְהִיְה In יְהוֹיְה the shewa is pronounced with a shortened qibbus, due to the absence of ga'ya, and other cases where shewa is pronounced like the pointing of the he.

### II.L.2.12.1.3.

Het: Examples of shewa before het are רְחוֹקְה־הָיִי 'it is far' (Jdg 18.28), בְּי לְּוֹל בְּחוֹלְה 'for (I heard) the voice of a woman in travail' (Jer. 4.31), יְחָלֶה חֶלֶה חֶלֶה (Hosea 11.6), וְחָלֶה יֹח 'and the sword will rage' (Hosea 11.6), וְחַלֶּה בְּיִין 'and the skilfully woven band' (Exod. 28.8, etc.), וְחַבֶּּךְ בְּיִין 'and your palate is the best of wine' (Cant. 7.10), and other cases.

#### II.L.2.12.1.4.

'Ayin: Examples of shewa before 'ayin are בָּרוּדְ יְהוָה לְּעוֹלָם 'blessed be the Lord for ever' (Psa. 89.53), in which the lamed of לְעוֹלָם is pronounced with a holem like the 'ayin but shortened. When it is appropriate for it to have ga'ya, there is no difference between the shewa and the holem, for example יְהֵי שָׁמוֹ לְעוֹלָם 'may his

<ן אָת תענך וְאֶת מגדוֹ וְאֶת גזר כרג אלשוא בתלת נקט מכפפא ואדא קלת וְאֶת בְנָיו כרג אל (L4:1r) שוא בתלת נקט מסתופאה לאגל אלגעיה אלי גיר דלך ממא יכרג אלשוא בנקט אלאלף

### II.L.2.12.1.2.

אלהא יכרג אלשוא אדא כאן קבלה באלמלך אלדי יתחרך אלהא כקו וְהָיָה כרג אלשוא בקמצה כפיפה לעדם אלגעיה ואדא חסנת אלגעיה כרג אלשוא בקאמצה אלהא מסתופאה כקו וְהָיָה <וְיְהודה> כרג אלשוא באלזָג מכפפא לעדם אלגעיה אלי גיר דלך ממא [כ]רג אלשוא בנקט אלהא

### II.L.2.12.1.3.

אלחית אלשוא קבל אלחית כקוֹ רְחוֹקָה היא כי קו[ל כ]חולה אלחית אלשוא קבל אפדתו וְחָכֵּך כיין הטוב אלי גיר דלך

### II.L.2.12.1.4.

אלעין אלשוא קבל אלעין ברוך ייי לְעוֹלָם כרג אללמאד מן אלעין אלשוא קבל אלעין מכפפא ולמא חסן מעה דכול לְעוֹלם [ב]חלם מתל אלעין מכפפא ולמא חסן מעה דכול אלגעיה לם יכון בין אלשוא ואלחלם פרק נחו יהי שמו לְעוֹלם

L4 וְיָהודה [15] אָת [15] אָת [15] אָת 857

865

860

name be for ever' (Psa. 72.17). Similar cases are וְאָם בֹּע בֵּעינֵי בֶּע 'and if it is bad in your eyes' (Josh. 24.15), בְּעָינֵי אֱלֹהֵים (in the eyes of God' (Prov. 3.4), וְאָדֶם 'and a man' (Gen. 2.5, etc.), וְעָלֶה (Josh. 15.6, etc.), וְעֶבְּרוֹן ישֵׁב (and Ephron was sitting' (Gen. 23.10), וְעָבֵי מִבְּצֵר (and the fortified cities' (Josh. 19.35), and other cases.

#### II.L.2.12.1.5.

Now this rule applies to *shewa* with the four letters when *shewa* is under a letter that is not one of the four.

#### II.L.2.12.1.6.

When it is of one of the four, the rule does not apply, for example יְמֵחֵאוֹ־כֵּף 'let them clap their hands' (Psa. 98.8, etc.), אלההם די (the house of) their God which' (Ezra 7.16). If it is said 'Why is it that these four letters differ in this way from the other letters when they come before (another of the four letters) and have *shewa*, and why does the rule not apply to all (letters)?', the response to him would be as follows. Since the letter (i.e. one of the אֹהֹחֹעֵׁ letters) that is before the four letters requires a vowel together with shewa (i.e. a vowel represented by a hatef sign), the vowel (of the hatef) is dominant, so the shewa does not have any influence and the *het* of ימחאו is pronounced with *patah* and the he of אַלְהָהֶם is also pronounced with it. Moreover יְמָהָאוֹ cannot be pronounced with patah and shureq and it is also not possible for it be pronounced with shureg and not patah, for if it were pronounced with shureq, I mean qibbus, there would be no reason for patah to occur. Since these two situations are impossible, it must be pronounced with patah, due to its natural association with it. What has been said concerning יָמְחָאוֹ־כֵּךְ applies equally to אַלהַהָּם. If somebody says 'Why are the other

ומתלה ואם רע בעיניכם בעיני אלהים וְאַדַם וְעַלָה הגבול ועפרון

יושב וְעַרֵי מבצר אלי גיר דלך

### II.L.2.12.1.5.

אלאן הדא אלשרט לאזם פי אלשוא מע אלארבע חרוף מתי אלאן הדא אלשרט לאזם פי אלשוא מחת חרף מן סוי אל (L4:2r) ארבעה

### II.L.2.12.1.6.

875

פאמא אן כאן מן אלארבעה בטל הדא אלשרט נחו קוֹ יִמְהְאוּ כף <אַלְהְהְוֹם די> פאן קיל ולם כאלפת הדה אלארבעה חרוף כף אדא כאנת קבל ותחתהא שוא לסאיר אלחרוף פי מא הדא סבילה ולם לא כאנת אלעלה סאירה פי אלכל קיל לה למא כאן אלחרף אלדי קבל אלארבעה מנהא אחתאג אלי מלך מע אלשוא פאלחכם ללמלך פלדלך לם יותר אלשוא אתרא פכרג חית יִמְחְאוּ באלפאתחה וכרג הֵא אלהְהְוֹם בהַא איצֹא (באלשרק הוא באלפתחה ואלשרק ואמתנע איצֹא כרוגה באלשרק מן דון אלפתחה אד לו כרג באלשרק אעני באלקסמאן וגב כרוגה באלפתחה לאכתצאצהא בה ואלכלאם פי אלהַהָּוֹם כאלכלאם פי ימחאו כף סוא פאן קיל ולם לא כאן חכם אלהַהָּוֹם כאלכלאם פי ימחאו כף סוא פאן קיל ולם לא כאן חכם

L4 אַלַהָהוֹם די] די אַלַהְהוֹם 876

letters not like these four letters when they are before the aforementioned (four letters), especially when every *shewa* under a letter must be pronounced as a vowel when ...

#### GAP

### II.L.2.12.2. (The Second Subsection)

#### II.L.2.12.2.1.

.... because *shewa* has not changed form but rather is adjacent to it, just as *qameṣ* is adjacent to *pataḥ* and other vowels. This is demonstrated by the fact that *mem* in לִיִרְמְיָה 'to Jeremiah' has *shewa* under it and the *yod* after it has *qameṣ* under it, but the *shewa* is not pronounced like *qameṣ* but rather is pronounced like *ḥireq*, unlike the four letters. The *shewa* of the four letters is restricted by what is before it, but the *shewa* of *yod* is not restricted by what is after it. The difference, therefore, is clear between the two subsections.

#### II.L.2.12.2.2.

If somebody were to say 'What is the value of us knowing this?', the response to him would be as follows. When *shewa* comes before *yod*, in most cases this is an indication of the indefinite. If a vowel were to occur in place of it, this would be an indication of the definite, for example מָּנִים זְּבְּחָבֶּם 'on the day of your sacrifice' (Lev. 19.6), (which is) indefinite, and בַּרֶם 'on that day, a vineyard' (Isa. 27.2), (which is) definite, הַפָּבָּ יֹח וֹלְיבִּ שָּׁה 'חָבֵּר יִשְּׂרָאֵׁל (Psa. 66.6), (which is) indefinite, בַּיִבָּשָׁה ׁ עָבַר יִשְּׂרָאֵל (Israel passed on the dry land' (Josh. 4.22), (which is) definite, and so forth.

בקיה אלחרוף כחכם הדה אלארבעה אדא כאנת קבל הדה אלמדכורה ולא סימא אן כל שוא תחת חרף יגב אן יכרג במלך מתי

#### GAP

### II.L.2.12.2.

### II.L.2.12.2.1.

אלקמץ האורה כמא יגאור אלקמץ מא גייר חכם בל גאורה כמא יגאור אלקמץ ללפאתחה וסואהא מן אלמלוך יביין דלך אן אלמאם מן לירמְיָה תחתה שוא ואליוד בעדה תחתה קמץ ולם יכרג אלשוא באלקאמצה בל כרג בחרק מכאלפא ללארבעה חרוף פשוא אלד חרוף מקצור עלי מא קבלה ושוא אליוד גיר מקצור עלי מא בעדה פאלפרק טאהר בין אלפנין

### II.L.2.12.2.2.

פאן קאל ומא אלפאידה פי מערפתנא דלך קיל לה אן אלשוא אדא כאן קבל אליוד פי אכתר אלמואצע יכון דלאלה עלי אלמנכּר ולו כאן עוצה מלך לכאן דלאלה עלי אלמְיַדְע כקׁ בְּיָוֹם זְּבְחָכֵם מְנַכָּר בְּיָוֹם הַהוּא כרם מְיַדָע הָפַּדְ יִם לְיַבְּשָה מְנַכָּר

900 בַּיַּבֶּשָה עָבַר יִשְׂרָאֵל מְיוּדָע ואמתאל דלך

### II.L.2.12.3. The Third Subsection

#### II.L.2.12.3.1.

The remainder of the inventory of letters amounts to seventeen letters. If yod (which has been discussed above) is added to them, they come to eighteen letters. Shewa under these eighteen letters is pronounced as a short patah. Examples of cases in which it is not appropriate for ga'ya to occur include בֶּרֶב־עֵם 'in a multitude of people' (Prov. 14.28), גרשתיכם 'your evictions' (Ezek. 45.9), דרכיו ראיתי 'I have seen his ways' (Isa. 57.18), יוראש־ערב 'and the head of Oreb' (Jud. 7.25), יכור־יָהוָה 'remember, oh Lord' (Psa. 132.1), טְמֵאַת הָשֶׁם 'unclean of name' (Ezek. 22.5), יראוּ אַת־יְהוָה 'fear the Lord' (Jos. 24.14), and other cases with these eighteen letters. If one were to say 'Tell me about the shewa that is pronounced as patah under these eighteen letters. Is it substituting for another (pronunciation), or is it alone the pronunciation that is the rule under the letters to the exclusion of any other, or is this pronunciation together with another the rule under them, or what is the situation concerning this?', the response to him would be as follows. These letters are pronounced as patah. It is a feature of this patah that it is only pronounced short. Shewa is the only way to represent this shortness. Since according to their principles shewa is not combined with a vowel under these eighteen letters, they marked the *shewa* alone. It was not possible for them to mark the patah by itself, since it would have been pronounced as a full vowel.

#### II.L.2.12.3.2.

If one were to say 'According to this statement, when a *shewa* occurs under these eighteen letters it is only pronounced as short *pataḥ*, but we seen a contradiction of this in cases such as 'בָּשִּׁמְלַתְּ בֶּיִת־יִשְׂרָאֵּלְ 'As you rejoiced over the inheritance of

# וו.L.2.12.3 פנא תאלתא II.L.2.12.3.

#### II.L.2.12.3.1.

אלבאקי מן חרוף אלקבאלה יו חרף ותעוד אליהא אליוד תציר יה חרפא [פה]דא יה חרפא יכרג אלשוא תחתהא בפאתחה [כפיפה] ומא לא יחסן מעהא דכול געיה כק ברב עם [גרש]ותיכם דָרַכיו ראיתי וָראש עֹרֶב וּזָאֱב זְכוֹר ייַי טְמֶאת השֶם יראו את ייַי אלי גיר דלך מן הדה (L3:3v) אליח חרפא פאן קאל כברני ען אלשוא אלדי יכרג בפאתחה תחת הדה אלחרוף אליח הו נאיב ען גירה אם הו וחדה באלואגב תחת הדה אלחרוף דון גירה אם הו וגירה באלואגב תחתהא אם כיף אלחאל פי דלך קיל לה אן הדה אלחרוף נטקהא אלפאתחה ומן חכם הדה אלפאתחה אלמדכורה לא תכון אלא כפיפה ולא וגה לכפתהא גיר אלשוא ולמא לם יכון אלשוא פי אצולהם יגתמע מע מלד תחת הדה אליח חרפא געלו אלשוא פקט ולם ימכן אן יגעלו אלפאתחה (L4:5r) וחדהא לאנהא תגי מסתופאה

# II.L.2.12.3.2.

915

פאן קאל אן עלי הדא אלקול אן הדה אליח חרפא מתי כאן תחתהא שוא לא יכרג אלא בפאתחה כפיפה ונחן נרי כלאף דלך כקוֹ כְשִמחתך לְנַחְלַת בית ישראל אלדי אללמאד מן the house of Israel' (Ezek. 35.15), in which the lamed of לנחלת is 'heavy', the response to him would be that what makes the lamed heavy is the ga'ya, for this is the only thing that can change the form of the vocalic pronunciation of the shewa. 12 If he says '(Why) have they not marked a patah where the ga'ya occurs to express heaviness and a shewa where there is shortness?', the response to him would be as follows. It is not permissible to mark a patah where (the shewa is pronounced with) heaviness, because the rule regarding the marking of shewa and patah on these eighteen letters is that the patah alone does not indicate shewa but shewa alone indicates patah. Furthermore if they marked patah where there is heaviness, that would make it unclear as to whether the following letter had dagesh or not, since one of the features of patah is that in many places it is followed by dagesh to express definiteness, for example הַּנֹגֵע בַאִישׁ הַזָּה 'whoever touches this man' (Gen. 26.11), יוֹם ההוא 'on that day', and so forth. A mobile shewa can never be followed by dagesh in the reading of Scripture, except in שחים and שָׁהֵי. In the discussion concerning these below, however, I shall explain that the shewa in these two words is quiescent and not mobile.

#### II.L.2.12.3.3.

Furthermore, ga'ya is not obligatory under a letter as a vowel and *shewa* are obligatory, because ga'ya is only an exhalation of air in speech, and its elision is possible. The reader chooses in his reading (whether to pronounce it or not). There are some places, however, in which the speaker does not have a choice,

 $<sup>^{12}</sup>$  The extant model manuscripts L, A and C do not have ga'ya on the shewa here: L לְּנַחְלֵּח, A, C לְּנַחֲלֶח, Moreover in the available manuscripts of  $Hid\bar{a}yat\ al\ Q\bar{a}ri'$  a ga'ya sign is not marked.

לנחלת תקיל קיל לה אן אלדי תקל ללמאד אלגעיה אד ליס תם שי יגייר חכם תחריך אלשוא סואהא פאן קאל והלא געלו מוצע אלגעיה אלתי תגי ללתתקיל פאתחה ומוצע אלתכפיף שוא קיל לה לא (L4:5v) יגוז אז יכון מוצע אלתתקיל פאתחה לאן אלואגב ללחרף מן הדה אליח אלשוא ואלפאתחה פאלפאתחה וחדהא לא תדל עלי אלשוא ואלשוא וחדה ידל עלי אלפאתחה ואיצא פאן לו געלו אלפאתחה מוצע אלתתקיל לאשכל דלך פי אז אלחרף אלתאני מנה מדגוש או גיר מדגוש לאן מן בעץ אחכאם אלפאתחה פי כתיר מן אלמואצע אן יגי בעדהא אלדגש ללתעריף כקו הַנּוֹגַע בא הוֹ בַּיוֹם ההוא ואמתאלהמא (L4:6r) ואלשוא אלמתחרך לא יכון בעדה דגש אבדא פי אלמקרא אלא שתים ושתי ועלי מא יגי אלכלאם עליהמא פי מא בעד ואביין אן אלשוא פיהמא הו סאכן וליס הו מתחרך

II.L.2.12.3.3.

925

930

ואיצֹא פאן אלגעיה ליסת הי באלואגב תחת אלחרוף כמא יגב ללמלך ואלשוא לאן אלגעיה אנמא הי תנפס פי אלכלאם פחדפהא ממכן ואלקאר מכייר פי קראתהא אלא פי מואצֹע ליס

for example בֵּי לָא יָשֶנוּ אָם־לָא יָרֶעוּ for they do not sleep unless they do wrong' (Prov. 4.16), because the ga'ya makes it into the lexical class of 'slumber and sleep'. If it were lacking, it would be from the lexical class of repeating, as in שנו וישנו "Do it a second time" and they did it a second time' (1 Kings 18.34). This applies also to the lexical classes of 'fearing' and 'seeing'. The lexical class of 'fearing' has ga'ya, for example ייָראוּ מֵיהוָה 'Let them fear the Lord' (Psa. 33.8). Although here it has two yods, there is potential doubt in cases such as יראו גוים ויבשו 'The nations will see and be ashamed' (Micah 7.16). If this is the case, the occurrence of ga'ya in the lexical class of 'fearing' prevents it. To these can be added further examples in which the reader does not have a choice. Cases in which the reader does have a choice include והיתה, והיתה והיתה, and the like. Such cases do not attain the status of the vowels and the shewa, because the construction of a word is based on the vowels. Its construction is not based on the ga'va. For this reason the scholars of language in this discipline say 'The ga'ya has no principle'. For these reasons, when there is a need for lengthening, you mark a ga<sup>c</sup>ya with shewa and you do not mark patah by itself. This is the appropriate response to the question.

#### II.L.2.12.4. The Fourth Subsection

#### II.L.2.12.4.1.

When *shewa* is under a letter, it is not possible for any of the disjunctive or conjunctive accents to be under this letter, so long as *shewa* is under it, since it is a principle of *shewa* that it does not combine with an accent on a letter in any circumstances. If

אלקאר פיהא מכייר נחו כי לא ישנו אם לא יבעו לאן אלגעיה (L4:6v) געלתהא מן לגה אלסנה ואלנום ולולאהא לצארת מן לגה אלתתניה כקו שנו וישנו ומתל דלך לגה אלכשיה ואלנטר אלדי לגה אלכשיה בגעיה כקו < ייראו > מייי ואן כאנת ביודין פלא יומן מן חצול אלאלתבאס פי מתל יראו גוים ויבשו פאן וקע כאן תבות אלגעיה פי לגה אלכשיה תמנע מנה אלי גיר דלך ממא לא ימכן אלקאר אלכיאר פיה וממא ימכן אלקאר אלכיאר פיה וְהָיָה וְהָיִתָה וְאמתאל דׁ פמא כאן הדא סבילה לא יבלג מבלג (הליס בניתה עלי אלגעיה ולדלך יקולון אהל אללגה אלדי להדא אלעלם אין אב ללגעיה פמן אגל הדה אלוגוה אדא אחתיג אלי אלתתקיל געלת אלגעיה מע אלשוא ולא תגעל פאתחה וחדהא אלתתקיל געלת אלגעיה מע אלשוא ולא תגעל פאתחה וחדהא

ל דוו.L.2.12.4. פנא ד

והדא אלדי לאח פי גואב הדה אלמסלה

II.L.2.12.4.1.

אלשוא אדא כאנת תחת חרף אמתנע אן יכון תחת דלך אלחרף שיא מן אלאלחאן ואלכדאם מהמא אלשוא תחתה לאן מן חכם שיא מן אלאלחאן ואלכדאם מהמא אלשוא אלא יגתמע הו וטעם (L5:6v) פי חרף בתה פאן קאל ולם

950

935

940

945

L4 ייראו [יראו 937

somebody says: 'Why is that, when you have not denied that the combination of a *shewa* and an accent on the same letter is possible, although we do not find them combined?', the response to him would be as follows. Even if the *shewa* of both categories, i.e. quiescent and mobile, were to combine (with an accent), the combination of an accent with quiescent *shewa* could not take place, since it is the principle of the quiescent *shewa* that it makes the letter quiescent and does not move at all, as is the case with the *resh* in בְּרָמִי , the *mem* in מַבְּדִי and the bet in מַבְּדִי . A disjunctive accent and a conjunctive accent by their nature cause the letter to move (with a vowel) and introduce a melody or melodies in it. A quiescent letter cannot have a melody at all. A melody is movement, so how can a quiescent *shewa* be also mobile at the same time? Is this not a contradiction? So this is impossible.

#### II.L.2.12.4.2.

If somebody were to say 'Although the combination of an accent with a quiescent shewa is impossible, it would be permissible for one to be combined with mobile shewa, because there is no contradiction', the response to him would be as follows. The statement that an accent moves a letter with a vowel does not imply that its movement is like that of shewa. This is because shewa makes a letter mobile, but causes its articulation to be quick, so that one cannot tarry on the letter, like the bet in יבראשית 'in the beginning', since it is not permissible to hold onto it when the speaker wishes to express his intention. Likewise dalet in ירור 'liberty', and the sade in צרור 'bundle', in which the shewa causes the letter to move quickly with a speed that does not allow tarrying on it. This is not the case with an accent, which, rather, causes the letter to have a vowel and introduces melodies into it. The letter is given a vowel in its place without moving back or forward so long as it is given a melody. Surely

דלך ומא אנכרת אן אגתמאע אלשוא ואלטעם פי חרף ואחד יצח ואן כאן לא נראהמא מגתמעין קיל לה לו אגתמע אלשוא מון אלקסמין אלמדכורין והמא אלסאכן ואלמתחרך פאגתמאעה מע אלסאכן לא יתם לאן אלסאכן מן חכמה אן יסכן אלחרף ולא יצטרב בתה כאלריש מן כרְמי ואלמאם מן זמְרי ואלבא מן עבְדי ואללחן ואלכאדם מן שאנהמא (נ.5:77) אן יחרכא אלחרף ויגעלא פיה נגמה ונגמאת ואלחרף אלסאכן לא יצח פיה נגמה בתה ואלנגמה הי אלחרכה פכיף יכון אלסאכן מתחרכא פי חאל ואחד פאליס הדא מנאקצה פקד אסתחאל דלך

# II.L.2.12.4.2.

955

960

965

פאן קאל אדא כאן קד אסתחאל אגתמאע אללחן מע אלשוא אלסאכן פיגוז אגתמאעה מע אלשוא אלמתחרך לאן מא תם אלסאכן פיגוז אגתמאעה מע אלשוא אלמתחרך לאן מא תם מנאקצה קיל לה ליס אלקול באן אללחן יחרך אלחרף יקתצי אן תכון חרכתה כחרכה (נ-5:70) אלשוא ודאך אן אלשוא יחרף אלחרף ויסרע בנטקה חתי לא ימכן אחד אן ילבת בדלך אלחרף כאלבא מן בראשית אדי לא יצח מסכה וללמתכלם גרצא פי אלכלאם וכדלך אלדאל מן דרור ואלצאד מן צרור פאלשוא יסרע באלחרף סרעה לא ימכן אלתבאת מעהא וליס כדלך אללחן בל הו יחרך אלחרף ויגעל פיה נגמאת ואלחרף פי מוצעה יתחרך לא ירגע אלי כלף ולא אלי קדאם מהמא אלחרף ינגם

you see how it (the accent) gives the *resh* a melody in יְיִמְהַרְּה' they made haste' (Josh. 8.14) and the letter does not move from its place. The accent has given it a melody, or two or more. One does not tarry on the *dalet* in יְּבִיקְּרְיׁה וַיִּשְׁבְּׁימוּ and the like (with *shewa*) in the way one tarries on the *resh* or the *kaf* in וְיִמְהְרֹיׁנ וַיִּשְׁבְּׁימוּ 'They made haste and rose early' (Josh. 8.14). The *shewa* moves quickly forwards whereas an accent causes vocalic movement within its place. If these were to combine there would be a logical contradiction. It is, therefore, clear from this that *shewa* and an accent cannot combine together in a single letter.

#### II.L.2.12.5. The Fifth Subsection

A mobile *shewa* is not followed by a letter with *dagesh*, for example בְּבַלְּוֹת 'on finishing' (Deut. 31.24, etc.), בְּבַלְּוֹת 'when they enter' (Exod. 28.43, etc.), בְּבַלְּוֹת 'regarding the offering' (Mal. 2.13), בְּבָל 'in all', and the like. This is not contradicted by and 'שְּתֵּי and 'שְׁתִּי For if there is an added 'alef and you say [ʔɛʃ'tʰaːjim] and [ʔɛʃ'tʰeː], the *shewa* becomes quiescent. I shall discuss this at greater length in the section concerning *yetiv* with the help of God and His good will. If one were to say 'Why is *shewa* not followed by a letter with *dagesh*?', the response to him would be as follows. The principle of *dagesh* is to make a letter heavy and give it a kind of quiescence. A mobile *shewa* is not dwelt upon and so the letter that is after it must be light. When the letter that is after it is heavy, it is not possible to give it the mobility to the extent that I have mentioned.

#### II.L.2.12.6. The Sixth Subsection

Mobile *shewa* does not combine with a vowel on a letter of the alphabet with the exception of the four letters אָהֹחֹעָ, for example הַלֹא 'I am the Lord, that is my name' (Isa. 42.8), הַלֹא

מא ברח וקד חרכה נגמה ותנתין ומא זאד ואלדאל מן דרור ומא מא ברח וקד חרכה נגמה ותנתין ומא זאד ואלדאל מן דרור ומא מאתלה לא ילבתה לבת אלריש ואלכאף פי וַיְמַהַרוֹ וַישְּכִּימוּ פצאר אלשוא יתחרך בסרעה אלי קדאם ואללחן יחרך פי אלמוצע בעינה פלו אגמתע לכאן דלך מתנאקצא פבאן מן דלך או שוא ולחו לא יגתמעא פי חרף ואחד מעא

### וו.L.2.12.5. פנא ה

980

985

אלשוא אלמתחרך לא יכון בעדה חרף דגש כקוֹ כְּכֿלוֹת בְּבֿוֹאָם פְנוֹת אל המנחה (בּבּוֹץ וֹאמתאל דֹלך וֹלא יעתרץ דלך פְנוֹת אל המנחה (בּבּוֹץ מסתעאר פאדא קלת שְתִים שְתֵי צאר שְתַים ושְתֵי פאן תם אלף מסתעאר פאדא קלת שְתִים שְתֵי צאר אלשוא סאכן ואנא אסתופי אלכלאם פיה פי לחן אליתיב בעון אללה ומשיתה פאן קאל לם לא יכון בעד אלשוא חרף דגש קיל לה אן מן חכם אלדגש אן יתקל אלחרף ויגעל פיה צרבא מן אלתסכין ואלשוא אלמתחרך פלא ילבת פיחתאג אן יכון אלחרף אלדי בעדה תקיל לם אלדי בעדה תקיל לם ימכן תחריכה עלי אלחד אלדי דכרתה

# י כנא (<sup>L5:9r)</sup> II.L.2.12.6.

אלשוא אלמתחרך לא יגתמע מע מלך פי חרף מן חרוף אלף אלשוא אלמתחרך לא יגתמע מע כקו אַנִי ייי הוא שמי הַלֹּא הָוא בית אלא פי ארבע חרוף אֹהֹחֹעֹ כקוֹ אַנִי ייי הוא שמי הַלֹּא הָוא

'did he not?' (Gen. 20.5), וחנה 'and encamp' (2 Sam. 12.28), עלו־אַלִי וְעוּרְנִי 'Come up to me and help me' (Josh. 10.4), and similar cases. If one were to say 'Is not shewa combined with games under the dalet of מָרְדֵּכִי, under the qof with qames in קָּדָם, 'before', קַּדְמֵיהוֹן 'before them', under the mem with qames in 'drag her!' (Ezek. 32.20) and under the bet with segol in די־אַנה בניתה 'which I built' (Dan. 4.27)?', the response to him would be as follows. This does not contradict what I stated. This is because the people responsible for this matter have agreed on the rule of combining shewa and a vowel only under the four letters. It is said, however, that some scribes wanted to remove uncertainty from places that may lead to error and have combined a vowel with shewa in this way, because they thought that people would err in the reading of מֶרְדֶּכִי. When some people saw shewa without games in מרדכי, they read it as patah. If they saw games alone, they were at risk of giving the games its full length. So, the scribes decided to combine them so that this degree of uncertainty be removed. This applied also to similar cases (cited above). This is an exception to their customary practice. What supports the claim that this is the view of only some of them with regard to letters not belonging to the group of the four (אֹהֹחֹעֹּ) is that in most codices one does not find what has been presented as counterevidence, but all codices are uniform in the combination of shewa with a vowel under the four letters.

#### II.L.2.12.7. The Seventh Subsection

When *shewa* is combined with a vowel in a letter, the vowel is deprived of its full length, as in הֲבֶּם וּבֵּית־שָנֵה 'Ḥorem and Betanath' (Josh. 19.38), in which the *ḥet* is pronounced with a short vowel on account of the *shewa* that is with the *qameṣ*. The same applies to נֵּם בְּלִּ־חֲלִי 'also every sickness' (Deut. 28.61), in which *shewa* is combined with the vowel and the vowel has

990

995

1000

וָחֵנֶה עֵלוּ אלי ועוֹ ואמ דלך פאן קאל אליס קד אגתמע אלשוא ואלקמץ תחת אלדאל מן מַרְדֵכי ותחת אלקוף מע אלקמץ מן קַדָם קַדַמֶיהון ותחת אלמאם מע אלקמץ מן משכו אותה ותחת אלבא פי די אַנָה בַנַיַתַה מע אלסגולה קיל לה ליס דלך בנאקץ למא דכרתה ודלך אן אהל הדא אלשאן אצטלחו אן לא יגמעו אלשוא ואלמלד אלא תחת הדה אלארבעה חרוף ואנמא (L5:9v) קיל אן בעץ אלסופרים אראד אן ירפע אלאשכאל מן אלמואצע אלמגלטה פגמע אלמלך מע אלשוא להדא אלוגה לאנה ראי אלנאס יגלטו פי קראה מרדכי פמנהם מן אדא ראי אלשוא בלא קאמצה קראהא מפתוחה ואן ראי אלקאמצה וחדהא לם יאמן אן יסתופי אלקאמצה פראי אן יגמעהמא חתי ירפע הדא אלקדר מן אלאשכאל וכדלך מא מאתלה והדא כארג ען סננהם ואלדי יקוי אז (L5:10r) הדא ראי אלבעץ מנהם פי גיר אלארבעה חרוף הו אן אכתר אלמצאחף לא יוגד פיהא מא אעתרץ בה אלמעתרץ ואלמצאחף כלהא מטבקה עלי גמע אלשוא ואלמלך תחת הדה אלד חרוף

**i פנא וו.L.2.12.7.** אלשוא אדא אגתמע מע מלך פי חרף סלב אלמלך חטה מן אן אלשוא אדא אגתמע מע מלך פי

יסתופא כקוֹ חֲרֵם ובית עַנְת גֹא אלחית כפיפא לאגל אלשוא אלדי מע אלקאמצה וכדלך גֶם כָל חֲלי גֹא אלשוא מע אלמלך become short. If it were said 'Why is it that when shewa is combined with a vowel under a letter, the vowel is deprived of its full quantity?' the response would be as follows. This is because when there is mobile *shewa*, it is not permissible to slow down on or dwell on the letter. This is a principle that cannot be avoided. When they both occur under a letter, its principle holds, namely moving forward quickly, and so it is not possible for the vowel to be given its full quantity. This is determined by the principle of the shewa. If somebody were to say 'Just as the shewa has an unavoidable principle, likewise a vowel has an indissoluble feature, namely slowness and steadiness, so why is the vowel not more worthy of fulfilling its principle than something else?', the response to him would be as follows. If they wanted to maintain the principle of the vowel, they would not have combined it with shewa, since that would be nonsense. Rather they combined them in order for the principle of the vowel to be eliminated. The combination of the two principles is impossible, just as is the elimination of the two principles. It is necessary to maintain one of them, and this is the principle of the shewa. If somebody were to say 'With how many vowels does *shewa* combine?', the response would be: with three, *games*, patah and segol. If he said 'Why is it combined specifically with these three and not the others?', the response would be: because with these three vowels it is permissible to melodize, pause and read quickly, whereas this is not possible with the other vowels.

כאן אלמלך כפיפא פאן קאל ולם כאן אדא (L5:10v) אגתמע אלשוא מע מלך תחת חרף סלב דלך אלמלך חטה קיל לה לאן אלשוא אלמתחרך לא יצח פיה אלתבאטי ואללבת פי אלחרף והדה עלה לא יצח אנפכאכה מנהא פאדא חצלא גמיעא תחת חרף תבתת עלתה והי אלנהוץ בסרעה פלא ימכן אלמלך אן יסתופי חטה פיכון דלך מקצא לעלה אלשוא פאן קיל כמא אן ללשוא עלה לא תפארקה כדלך ללמלך עלה לא תפארקה והי אלתבאטי ואלתבאת פלם לא כאן אלמלך (L5:11r) באסתיפא עלתה אולי מן סואה קיל לה לו אראדו אן יתבתו עלה אלמלך לם יגמעו מעה אלשוא אד כאן דלך עבת ואנמא גמעוהא לתזול עלה אלמלך ואגתמאע אלעלתין מסתחיל ואנתפא אלעלתין כדלך פלא בד מן תבות אחדהמא והי עלה אלשוא פאן קיל פמע כם מן אלמלוך תגתמע אלשוא קיל לה מע תלאת אלקאמצה ואלפאתחה ואלסגולה פאן קאל ולם אכתץ בהדה אלתלתה דון סואהא קיל לה לאן הדה (L5:11v) אלתלתה יצח פיהא פי אלתנגים אלתוקף ואלסרעה ומא סואהם לא יתם פיה

1025

דלד

1010

1015

# II.L.2.12.8. The Eighth Subsection

#### II.L.2.12.8.1.

When shewa is at the beginning of a word, it is always mobile, for example דַבר־מִי יָקוּם 'the word of whom will stand' (Jer. 44.28), לְעֵת־יוֹם בּיוֹם (from day to day' (1 Chron. 12.23), בְּרִשְׁיוֹן בחם היום 'according to the permission of Cyrus' (Ezra 3.7), בחם היום 'in the heat of the day' (Gen. 18.1), and similar cases. If somebody were to say 'Why have you claimed that quiescent shewa never occurs at the beginning of a word?', the response would be that a quiescent shewa is the stopping point of what precedes it, and the beginning of a word has nothing before it, as the 'alef in איש היה בארץ־עוץ 'There was a man in the land of Uz' (Job 1.1) and the shin in שָׁמֵיִם לֶרוּם וָאָרֵץ לְעָמֵק 'the heavens for height, and the earth for depth' (Prov. 25.3), and similar cases. And if somebody said 'Do you not say that every shewa beginning a word is mobile, but we find a mobile shewa that is not word-initial, for example יהמאפֿר 'and the rear guard' (Josh. 6.9, etc.), וְטַגֵּר פָּם 'He has shut the mouth' (Dan. 6.23), וַיָּשֶׁמְעוּ 'and they heard', יְישׁבְבוּ 'and they lay down'?', the response to him would be as follows. When I said that every shewa at the beginning of a word is mobile, this does not oblige me to claim that a mobile *shewa* is found only in word-initial position. Indeed a mobile shewa may be in the middle of a word. This claim would, however, be contradicted if a shewa that is not mobile is found in word-initial position. Yet in the examples that I have adduced, and others like them, they are in initial position in the sense that they are preceded by quiescence and a stopping point.

### וו.L.2.12.8. פנא חֹ

### II.L.2.12.8.1.

אלשוא אדא כאן פי אול אלכלאם אבדא יכון מתחרך כקו דבר מִי יַקום לְעַת יוֹם בִיוֹם כַרְשִיוֹן כוֹרש כָחם היום אלי גיר דלך פאן קאל ולם זעמת אן אלשוא אלסאכן לא יכון פי אואיל אלכלם אבדא קיל לה אן אלסאכן הו מחט למא תקדמה ואבתדא אלכלאם לא יכון קבלה שי כאלאלף מן איש היה בארץ עוץ ואלשין מן שמים (L5:12r) לַרום וַאַרץ לַעומק אלי גיר דלך פאן קאל אליס תקול אן כל מבתדא מתחרך ונחן נגד אלמתחרך פי גיר אלמבתדא כקו וְהַמְאַסף וּסגר פָם וַיִּשָׁמעו וַיִּשָׁכבו קיל לה ליס אדא קלת אן כל שוא פי בדו אלכלאם מתחרך ילזמני אלא יכון מתחרך אלא פי אלאבתדי בל קד יכון פי אלתוסט מתחרך ואנמא כאן יעתרץ דלך לו וגד שוא פי אלאבתדא גיר מתחרך ומע דלך אן אלמואצע אלדי דכרתהא ומא מאתלהא פהי כדלך מבתדאה עלי (L5:12v) וגה מן חית אן קבלהא סכון ומחט

#### II.L.2.12.8.2.

If somebody were to say 'So do you say that a letter by itself can have the status of a word and have mobility and quiescence, but this is a contradiction with regard to a single letter, so according to this יסגר could not have a mobile shewa until the shewa becomes mobile after quiescence, as you say?', the response would be as follows. The stopping point may be a quiescent shewa after a mobile letter, as in וְיַשְׁמְעוּ, and the like. It may also be what is analogous to it and may be called a stopping point, namely the introduction of heaviness to a letter. This may cause (the following shewa) to be mobile, as in ישבה שבין 'and capture' your captives!' (Jud. 5.12), in which the heaviness of the vav has the status of a word with two letters, so the shewa is mobile on account of this. The heaviness of the letter corresponds to quiescence of a shewa and becomes a stopping point, as in הַב 'the ones who speak' (Exod. 6.27), and similar cases, as will be explained in the discussion about he and mem below.

### II.L.2.12.9. The Ninth Subsection

A mobile *shewa* is followed by quiescence only in a letter that is not less than the third letter after it. Quiescence in a letter that is greater (in number than the third) is possible, but the minimum for quiescence is the third (letter after the mobile *shewa*), as in לְיִשְׁבְּלְיִשְׁבְּלְ 'to Joshbekashah' (1 Chron 25.24), לְיִשְׁבְּלְיִשְׁבִּ 'to Jokmeam' (1 Kings 4.12), and the like. Examples of quiescence in a letter that is greater than the third (after the mobile *shewa*) are בְּרוֹשִׁים 'God', בְּרוֹשִׁים 'cypresses', and the like. If somebody were to say 'Do not שִׁבְּרֵה נַבְּשִׁי וְהַצִּילֵנִי Guard my life and deliver me' (Psa. 25.20), מִשְׁבָּוּ אוֹתָה 'Draw her down' (Ezek.

#### II.L.2.12.8.2.

פאן קאל אפתקול אן אלחרף וחדה יקום מקאם לפטה פיכון 1040 פיה אלתחריך ואלסכון והדה מנאקצה פי אלחרף אלואחד פלא יגוז על הדא אן יכון וסגר <מתחרך> חתי יתחרך אלשוא בעד אלסכון עלי קולך קיל לה אן אלמחט קד יכון סאכן בעד מתחרך מתל קוֹ וישמעו ונחוה וקד יכון מא יגרי מגראה יסמי מחט והו אלתתקיל פי חרף ואחד פאנה קד יחרך כקוֹ וַשבָה שָבִידְּ פצאר אלתתקיל פי (L5:13r) אלואו ינוב מנאב לפטה פיהא חרפין פיתחרך אלשוא לדלך אלתתקיל מן דלך אלחרף לסכן אלשוא וצאר מחט מתל הם המדברים ונחוה עלי מא יגי אלכלאם פי הא ומאם משרוחא מן בעד

#### ט וו.L.2.12.9. 1050

אלשוא אלמתחרך לא יכון בעדה סכון אלי אקל מן אלחרף אלתאלת ומא זאד ען דלך ממכן לכן אקל מא יכון מן אלסכון עלי אלתאלת כקוֹ לְיַשָבקַשַה לְיַקמעַם ונחוה ואמא מא זאד על אלתאלת פי אלסכון מתל אלהִים בַרוֹשִׁים ונחוהמא (<sup>(L5:13v)</sup> פאן קאל אליס שַמְרָה נפשי והצילני ומשכו אותה ומא גרי

L5 מתחרך מתחרך סאכן 1042

32.20) and analogous cases refute the principle that you have formulated?', the response to him would be as follows. I spoke only about *shewa* that is present under a letter. Cases of shortness and lightness that have been transmitted by teaching from the people of the language are not relevant for this argument.

#### II.L.2.12.10. The Tenth Subsection

Mobile *shewa* does not occur adjacent to another mobile *shewa* at the beginning, middle or end of a word, for if they were adjacent, the word would be defective. This is because a word must consist of a letter with a vowel and what is attached to the letter with a vowel by way of an initial mobile *shewa* is of a lesser vowel movement than the following vowel. These two may be followed by a quiescent consonant. This structure cannot be broken. Therefore, two mobile *shewas* are not linked together, as two quiescent *shewas* are.

#### II.L.2.12.11. The Eleventh Subsection

Two quiescent *shewas* cannot follow one another at the beginning of a word or in the middle of it. If somebody were to say 'Why is this so?', the response to him would be: because the first *shewa* is quiescent on account of it being the stopping point of what precedes it. The second *shewa*, however, is not preceded by a letter with a vowel, for which the second *shewa* would be a stopping point. For this reason, two quiescent *shewas* are not linked together in the places mentioned.

#### II.I., 2.12.12. The Twelfth Subsection

When there are two *shewa*s following one another, a sequence in which the first is mobile and the second quiescent is not permissible, rather the first must be made quiescent and the

מגראהמא קד ינקץ מא בניתה מן הדא אלאצל קיל לה אנמא תכלמת פי אלשוא אלחאצר תחת אלחרף ואמא מא תסלם כטפה וכפתה מן אהל אללגה תלקינא לם יכון פי הדא אלכלאם פי שי

# וו.L.2.12.10. ו פנא י

שוא מתחרך לא יגאור שוא מתחרך לא פי אול אלכלאם ולא פי וסטה ולא פי אכרה לאן לו תגאורא לאנפסד אלכלאם ודאך אן אלכלאם אנמא יכון מתחרך (נ. ומא ילחק אלמתחרך פהו אקל חרכה מן אלמתחרך אדא אבתדאה באלשוא ואלסאכן קד יתבעהמא והדה בניה לא יגוז נקצהא פלדלך לם יקתרנא מתחרכין כמא יקתרנא אלסאכנין

# וו.L.2.12.11. פנא יא

1065

1070

שְּוָאֵין סאכנין לא יגוז תראדפהמא לא פי אול אלכלאם ולא פי וסטה פאן קאל ולם כאן דלך קיל לה לאן אלשוא אלאול אנמא סכן לכונה מחט למא תקדמה ואלתאני פלם יתקדמה חרף מתחרך פיכון אלתאני מחט לה פלדלך לם (נ.5:14v) יקתרנא אלסאכנין פי אלמוצעין אלמדכורין

# בנא יב II.L.2.12.12.

שְׁוָאֵין מתראדפין אלאול מתחרך ואלתאני סאכן לא יגוז שְׁוָאֵין מתראדפין אלאול לסאכן ואלתאני ללמתחרך מראדפהמא אלא אן יכון אלאול ללסאכן ואלתאני ללמתחרך

second mobile. If somebody were to say 'Why is that?', the response to him would be as follows. When the first shewa is mobile, it is not permissible for it to be followed by a quiescent letter, because if that were the case, the mobile shewa would not have scope to spring forward quickly. It has been stated previously that quiescence cannot occur on less than the third letter after a mobile shewa. Furthermore it is not possible to pronounce a mobile shewa followed by a quiescent shewa for the reason just mentioned, whereas a pronunciation of a quiescent shewa in the first letter and a mobile shewa on the second letter is acceptable, as in יַיְקבּעוֹ 'and they gathered', and the like. Take note that shewa may be construed as a successive sequence (of two) even though only one is written. This applies to cases such as מְּעָלָה 'from crying' (1 Sam. 7.8), מְוַבְּחָים 'sacrificing', מְחָלָלִים 'playing the pipe' (1 Kings 1.40, etc.), ממלד 'from being king' (1 Sam. 8.7, etc.). The shewa here is pronounced mobile. The reason for this is that the letter is pronounced as two letters. This is the custom of Hebrew, namely that every letter with strengthening, I mean with dagesh, in the middle of a word, where it does not have the status of beginning (a word or syllable), under which there is shewa, is pronounced as two letters. This is shown by הכמות נבל 'Is it like a fool?' (2 Sam. 3.33) in that the kaf in הַבְּמוֹת is pronounced as two kafs, and so in other cases. The *dagesh* on the letter, therefore, is in place of the quiescent shewa and the shewa that is present under the letter is mobile, and so it is pronounced as two letters.

#### II.L.2.12.13. The Thirteenth Subsection

A *shewa* at the end of a word can only be quiescent, as in דֶּדֶד 'way', מֵלֵּד 'king', and the like.

פאן קיל ולם דלך קיל לה אדא כאן אלשוא אלאול מתחרך לא יגוז יכון בעדה חרפא סאכנא לאנה אן כאן דלך לא יציב אלמתחרך פסחה ללנהוץ וקד תקדם אלכלאם אן לא יכון בעד אלשוא אלמתחרך סכון פי אקל מן אלחרף (L5:15r) אלתאלת ואיצא פאן אלמתחרך ובעדה אלסאכן לא יצח אלנטק בהמא עלי אלוגה אלמדכור בל אלנטק באלסאכן פי אלאול ואלמתחרך פי אלתאני מפהומא מתל ויקבצו ונחוה ואעלם אן תם שוא בניתה עלי אלתראדף ואן כאן ליס אלא ואחד מכתוב והו נחו קו מזעוק מזבחים מחללים ממלוך פאן אלשוא כרג כאלמתחרך ואלסבב פי דלך לאן אלחרף כרג בחרפין פהדה סירה פי אלעבראני והו אן כל חרף משדד (L5:15v) אעני מדגוש פי וסט כלמה בחית לא יגרי מגרי אבתדא ותחתה שוא יכרג בחרפיז יביין דלך קו הכמות נבל והו אן אלכאף פי הכמות כרג בכאפין אלי גיר דלך פיכון אלדגש פי אלחרף מקאם אלשוא אלסאכן ויכון אלשוא אלחאצר תחת אלחרף מתחרך ולדלך כרג בחרפין

גא יג II.L.2.12.13.

1085

אלשוא פי אכר אלכלאם לא יכון אלא סאכנא נחו דרך מלך ואמתאלהמא

#### II.L.2.12.14. The Fourteenth Subsection

Two successive silent shewas occur only at the end of a word, as in ישֶׁבְתָּ בַּאָרָזֶים 'inhabitant of Lebanon, nested among the cedars' (Jer. 22.23), חחלת 'you were swathed in bands' (Ezek. 16.4), בַּחַלָּת 'you painted (your eyes)' (Ezek. 23.40), and similar examples. A shewa at the end of a word indicates feminine gender in many cases, both when following (another shewa) and also when not in such a sequence. In some cases shewa does not indicate feminine gender but rather pause, as in יישבּן מְמֵנוּ 'and he took captives from him' (Num. 21.1), וַיָּשְבּן מישקב 'and out of Jacob shall one have dominion' (Num. 24.19). If somebody were to say 'What is the value of the two successive shewas at the end of a word?', the response would be as follows. One is a stopping point, namely the first one, as in וַשֶּבְתָּ עֵל־מִטֶה 'and you sat on a stately couch' (Ezek. 23.41). The bet in is the end of a word expressing the masculine singular. The second shewa under the tav indicates the feminine gender. You will find this practice in many places.

# II.L.2.13. Section (concerning Uncertainty regarding the Reading of the *Shewa*)

#### II.L.2.13.1.

The *shewa* may be the cause of uncertainty for the reader in some places as to whether it is mobile or quiescent. (This applies to) הַמְּ . It has been stated previously that in words containing not more than five letters the *shewa* is mobile, as in 'הַמְּטָבֶּן הְּרוּמְה 'he who is impoverished in respect to offering' (Isa. 40.20), הַמְּיַבֶּר 'the one speaking' (Gen. 45.12, etc.), except for one case, namely הַמְּשַׁבֶּע הַיָּה 'this madman' (2 Kings 9.11). The reason why it is not mobile is that there is no heaviness in the *he*. If you were to give heaviness to the *he*, the *shewa* would be

## יֹד יוֹ II.L.2.12.14.

1095 שְּוָאֵין מתראדפין סאכנין לא יכונא אלא פי אכר אלכלאם כקוֹ יוֹשֶבְתְ (בַּהַלֹּתְ וֹאמתאל דֹ יוֹשֶבְתְ (בַּהַלֹתְ וְאמתאל דֹ וֹאלשוֹא פי אכר אלכלאם קד ידל עלי אלמונת פי אכתר אלמואצע פי אלתראדף וגיר אלתראדף ותם שוא לא ידל עלי אלמונת בל עלי קטע כקוֹ וַיִשְבְ ממנו ויֵרְדְ מיעׁ פאן קאל ומא אלמונת בל עלי קטע כקוֹ וַיִשְבְ ממנו ויֵרְדְ מיעׁ פאן קאל ומא אלפאידה פי אלשואין אלמתראדפין פי אכר אלכלאם קיל לה אלואחד מחט והו אלאול כקוֹ וְיִשַבְתְ על מטה כבודה פאלבא מן ויִשַבְ הו נהאיה כלמה ללמדכר ואלשוא אלב אלדי תחת אלתו דאל עלי אל (בּנִבוֹנוֹ תַּנִית והדה אלסירה תגדהא פי כתיר מן אלמואצֹע

## על II.L.2.13. ו פצל

#### II.L.2.13.1.

אלשוא קד ישכל פי מואצע עלי אלקאר הל הו מתחרך אם הו סאכן הַמְ וקד תקדם אלקול אן מא כאן מן אלכלם אלדי עדד חרופהא כמסה לא אזיד פאן אלשוא יכון מתחרך נחו המְסֻכָּן תרומה הַמְדַבֵּר מא סוי מוצע ואחד והו הַמְשֻגָע הזה ואלסבב פי אנהא לם תתחרך אן ליס פי אלהא תתקיל ולו תקלת אלהא

made mobile. As for words beginning with *he* and *mem* that have more than five letters, the rule concerning these is that if the accent is on the fifth letter or later, the *shewa* is silent, for example הַמְדַבְּרִים 'those who speak' (Exod. 6.27), הַמְדַבְּרִים 'those who curse' (Num. 5.19), apart from some exceptions that deviate from this rule, for example הַמְבַּקְשִׁים 'those who seek' (Exod. 4.19, etc.), and the like. When the accent is on the fourth letter, the *shewa* is mobile, for example, הַמְּבַּרִים 'those who wait' (Job 3.21), הַמְּבַּרִים 'those who remove' (Amos 6.3), and the like.

#### II.L.2.13.2.

#### II.L.2.13.3.

As for what can cause uncertainty in forms such as מְּלֶבֶּה 'and the gold of' (Gen. 2.12), יְמַבֶּר 'and he closed' (Dan. 6.23), it may be said concerning cases that are linked to what follows by the accent, such as יְדְמֵה־לְדָּ לִצְבִי 'and resemble a gazelle' (Cant. 8.14), that since maggef occurs on וְדְמֵה the shewa is quiescent, but if

לתחרך אלשוא ואמא מא יזיד ען כמסה חרוף מן אלכלם (L2:6r) אלתי אולהא הא ומאם פאלשרט פי דלך הו אן אן כאן אללחן עלי אלחרף אלה ומא זאד כאן אלשוא סאכן מתל הַמַדְבַּרִים הַמָאַרָרִים אלא שואד כארג ען דלך מתל הַמְבַקשִים ונחוה (L7:1v) ואדא כאן אללחן עלי אלחרף אלד כאן אלשוא מתחרך מתל המחכים המנדים ונחוהמא

II.L.2.13.2. ואמא מא ילתבס מן אלחרפין אלמתראדפין פי וסט אלכלאם פקד תקדם אלקול פיה איצא והו אן אלתתקיל שרט פיה כקו וּלַלַמְדֵם סֵפָר ולו זאל אלתתקיל מן אלואו לם יפתח אלשוא ואלדי כרג ען דלך סת לפטאת והי אַז יִקראונני יְשַחַרונני ולא יָמָצַאוֹנְנִי בצר להם יָשַׁחרונְנִי ומשח[רי י]מְצַאונְנִי זבח תודה יֵכַבְדָנְנִי

II.L.2.13.3.

ואמא מא < ילתבס וישכל > מן גנס ווהב וסגר אן קד יקאל פי מא אתצל במא בעדה באללחן מתל וַדְמֵה לְדַּ לצבי אן למא חצל אלמקף פי ודמה סכן אלשוא ואן לו כאן פיה טעם תחרך

L7:1v שאכל L2:6v שאכל 1123

1115

1125

there were an accent on it, the *shewa* would be mobile, as in מְשֵׁבְה שֶׁבְיְךָּ בֶּּן־אֲבִילְּעֵם 'Capture your captives, son of Abinoam' (Jud. 5.12). As for what is separated (by the accent), like יְּסַבֶּר 'and he closed' (Dan. 6.23), the heaviness has caused the *shewa* to be mobile. There are also some cases that are only learnt by listening.

**GAP** 

#### II.L.2.14. (Section on the Names of the Vowels)

[...] the teeth make a squeaking sound with it.

The seventh is *shureq* [ ] three dots (written) obliquely. It may be replaced by one dot in the middle of *vav*, whose name is *shureq*, which is derived from לָשְׁמְעַ שְׁרְקוֹת עֲדְרֵים 'to hear the whistlings of the flocks' (Jud. 5.16), which is a whistling, because it gathers the lips together.

# II.L.2.15. Section on their Place of Articulation

#### II.L.2.15.1.

The place of articulation of *ḥolem* is the root of the tongue and the place of swallowing, which is the place of articulation of צֹּהֹהֹשׁ, and it moves over the surface of the entire mouth. Take note that if somebody were to investigate carefully their places of articulation, he would have something like the knowledge necessary as to what is first in position and what is last.

אלשוא (נב:6v) מתל קולה וּשְׁבֶּה שְׁבְיַדְּ בן אבי נעם ואמא מא כאן מנפרדא מתל קולה וּסְגַר פאלתתקיל סבב פי אלתחריך ותם מא לא יוכד אלא סמאעא

#### **GAP**

#### II.L.2.14.

תצר בהא אלאסנאן צרא (L8:101r)

1130 ואלסאבע שרק [ ] תלתה נקט מוארבה וקד יכון עוצהא נקטה [ואחדה] פי קלב אלואו אסמוהא שרק ואשתקוה מן שריקות עדרים והו אלצפיר לאנהא תגמע אלשפתין

## וו.L.2.15. פצל פי מחלהא

### II.L.2.15.1.

מחל] אלחלם עקר הלשון ובית הבליעה [והו מחל] אֹהֹחֹעֹ [מחל] אלחלם עקר הלשון ובית הבליעה מחאלהא ומסירה עלי סטח אלפם כלה ואעלם [מן] תאמל מחאלהא צארת לה כאלעלם אלצרורי לה מן דלך אי מא הו אלמתקדם מנהא ואי מ[א הו] אלמתאכר

#### II.L.2.15.2.

The second place of articulation is the place of articulation of *qameṣ*. It is slightly above the root of the tongue, this being the (first) third of the tongue, and its movement is to above the palate.

#### II.L.2.15.3.

The third place of articulation is the place of articulation of *pataḥ*, which is the surface of the tongue at the bottom (of the mouth).

#### II.L.2.15.4.

The fourth place of articulation is the place of articulation of *segol*, which is the sides of the mouth, and its movement is upon the lower surface of the mouth.

#### II.L.2.15.5.

The fifth place of articulation is the place of articulation of *sere*, which is the teeth, without closure, because it breaks through them.

#### II.L.2.15.6.

The sixth place of articulation is the place of articulation of *hireq*, which is the closure of the teeth with force.

#### II.L.2.15.7.

The seventh place of articulation is the place of articulation of *shureq*, which is the lips gathered together (as if for) whistling.

*II.L.2.15.* 175

#### II.L.2.15.2.

אלתאני מחל אלקאמצה והו פוק אצל אללסאן קלילא והו תלת

אללסאן וחרכתהא אלי פוק אלחנך

#### II.L.2.15.3.

ואלסאן מן מחל אלפאתחה והו סטח אללסאן מן (L6:1r) ואלמחל אלתאלת מחל אלפאתחה והו סטח אללסאן מן מספל

#### II.L.2.15.4.

ואלמחל אלראבע הו מחל אלסגולה והו אגנאב אלפם וחרכתהא עלי סטח אלפם אלספלאני

#### II.L.2.15.5.

ואלמחל אלכאמס הו מחל אלצירי והו אלאסנאן בלא אטבאק ואלמחל אלכאמס הו מחל אלצירי לאנה ישק בינהא שקא 1145

#### II.L.2.15.6.

ואלמחל אלסאדס מחל אלחרק והו אטבאק אלאסנאן בקוה

#### II.L.2.15.7.

אלמחל אלסאבע מחל אלשרק והו אלשפתין מצמומתין כאלצפיר

L8:101v בינהא] בין אלאסנאן 1145

## II.L.2.16. Section concerning Combinations of them (i.e. the Vowels) to Form Basic Nouns and Combinations of them to Form Abstractions

For example, וֹנִינֹי 'Ono (place name)' (1 Chron. 8.12, etc.), a basic noun (combining) holem with holem and the abstraction יחֹבֵּה 'his light' (Job 36.30, etc.). Holem with qames: the abstraction יוֹבָה 'good deed' (1 Sam. 24.19, etc.). Holem with patah: the basic noun רְמָח 'spear' (Num. 25.7, etc.) and the abstraction הוֹבֵע 'he made known' (Lev. 4.23, etc.). Holem with segol: the basic noun אֹבֶּל 'tent' and the abstraction יוֹצְא 'folem with sere: the basic noun בּוֹצִי 'Bozez (name of a crag)' (1 Sam. 14.4) and the abstraction יוֹצֵא 'goes out'. Holem with hireq: basic noun יוֹצֵא 'fault' (Psa. 50.20) and the abstraction יוֹצֵא 'fault' (Psa. 50.20) and the abstraction הוה 'confusion' and the abstraction יוֹבּר 'they are good' (cf. Num. 24.5, etc.). To these can be added further examples of this type of (arrangement of vowels), the seven with the seven.

# II.L.2.17. Chapter concerning the Descending of the Vowels from One to the Other according to the Order of their Places of Articulation

Holem descends to qames with the attachment of a pronoun and the plural, for example לַּבֶּר 'ransom'—בְּבְּר 'his ransom', לָּבֶּר 'his wealth'—יָבְיּל 'his wealth', לָּבָר 'holiness'—'his holiness', 'height'—יְבָּר 'his height'. If you form a plural, you say 'holinesses'. From qames to pataḥ: לָּבְר 'new'—יַבְּיִּל 'new (pl.) in every morning' (Lam. 3.23), עַנְנִים 'cloud'—עַנְנִים 'clouds'. From pataḥ to segol: they say 'ជְּבְּרִרִּים 'that he does not find you' (1 Kings 18.10). From segol to sere in a conjoined form, for example

1155

1160

## פצל אלדי יתלף מנהא אסאס ואלדי יתלף מנהא ערץ II.L.2.16.

מת אונו אסאס חלם מע חלם וערץ אורו חלם מע קאמצה ערץ טובה אלחלם מע פאתחה אסאס <רומח> וערץ הודע אלחלם מע אלסגולה אסאס אהל וערץ ויאמר אלחלם מע אלצרי אסאס <וערץ אוערץ יוצא אלחלם מע אלחרק אסאס דופי עושים אלחלם מע אלשרק אסאס תהו וערץ טובו אלי גיר דלך מז צרבהא סבעה פי סבעה

עלי עלי בעץ אלי בעצהא אלי בעץ עלי II.L.2.17. תרתיב מחאלהא

אלחלם ינחדר אלי אלקמץ ענד אתצאל אלצמיר ואלגמע נחו כֹפֵר כָפָרוֹ עשֵר עָשרוֹ קֹדֵש קָדשוֹ גָבֵה גבהו ואן גמעת קלת קַדַשִּים מן קאמצה אלי פאתחה חֲדֵשׁ חֲדַשִּים לבקרים עַנַן עַנַנים ומן פאתחה אלי סגולה קאלו אמצאך בחוץ כי לא ימצאך ומן סגולה (L6:1v) אלי צרי פי אלסמוך מתל ל שבר תחת על שבר

L6:101v רוֹמָה L8:101v רוֹמָה L8:101v רוֹמָה בּלייִ ועריץ בּוֹעריץ ועריץ ועריץ

שֶּבֶר תְּחַת 'fracture for (fracture)' (Lev. 24.20)—שֶׁבֶר תְּחַת 'over the ruin of Joseph' (Amos 6.6). To these can be added other cases of vowels descending from one to the other in this way.

### II.L.2.18. (On the Origin of the Vowels)

If somebody were to ask 'With regard to the form of these vowels, what is the origin of their formation? Do you say that the scribes established their form?' The response would be as follows. If the scribes were the source of this, it would be permissible for somebody who was not satisfied with it to come and create different forms. This would be permissible for every single scribe. There would be no limit or end to their forms. If one were to say 'Is not the games of the people of Iraq a superscribed half 'alef, and so forth with regard to the shape of their vowels?', the response would be as follows. What should be relied upon in this regard is (the shape of vowels) in the Holy Land. It is not implausible that when the people of the exile moved away from the Holy Land they made a record of their reading and created shapes (of vowels) when they had moved away from the Holy Land for fear that they would forget the reading. The (original) shapes (of the vowels) of the Holy Land, however, remained. If somebody were to say 'So who formed them?', the response to him would be as follows. It is possible that the people of the language formed the shapes of the vowels just as they formed the shapes of the letters. It is also possible that the people of the language used to use them in conversation without their knowing any (written) form for them until the time of Habakkuk, peace be upon him, when God said to him י בְּתוֹב חַוֹּוֹן וּבַאֵּר עַל־הַלְחֵוֹת 'Write the vision; make it plain upon tablets' (Hab. 2.2). He indicated the reason for this, namely לְמֵעוָן יוֹסֵף אלי גיר דלך ממא תנחדר מן בעץ אלי בעץ עלי הדא אלוגה

#### II.L.2.18.

פאן קאל אשכאל הדה אלמלוך כיף כאן אצל תשאכילהא אתקולון אן אלסופרים וצעו אשכאלהא קיל לה לו כאן אלסופרים הם אלאצל פי דלך לכאן יגוז אן יגי מן לם ירץ בדלך וישכל אשכאלא סואהא וכאן יצח הדא מן כל סופר וסופר פלא כאן יכון לאשכאלהא לא חד ולא אנקצא פאן קאל אליס אהל אלעראק קאמצתהם נצף אלף מן פוק אלי גיר ד מן אשכאל אנחאיהם קיל לה אן אלמעול פי דלך עלי ארץ הקדושה ומא ימתנע אן למא בעדו אהל אלגולה ען ארץ הקדושה צבטו קראתהם פגעלו להם אשכאל למא בעדו עו ארץ ישראל כוף מו אן ינסו אלקראה ובקית אשכאל ארץ הק פאן קאל פמן שכלהא קיל לה יגוז אן <אהל> אללגה כמא שכלו אשכאל אלחרוף שכלו ללמלוך איצא אשכאל ויגוז איצא אן אהל אללגה כאנו יתכאטבו בהא מן גיר שכל יערפוה להא אלי זמאן חבקוק עׁ אֹ פקאל לה אללה כתוב חזון ובַאֵר על הלוחות ואורא אלעלה פי דלך והו למען ירוץ קורא בו ולא שך אן מן אכד מצחאפא

L6 omitted [אהל] 1175

,

1165

175

יָרָיץ קּוֹרֵא בְּי 'so that one who reads it can run' (Hab. 2.2). Indeed, there is no doubt that when somebody takes a simple codex without accents or pointing, he stumbles in the reading and does not 'run', apart from a few exceptional people that are found in some generations, such as Ben Asher and Ben Naftali in their time and those like them. If a reader has a codex in which the cantillation and pointing are clearly indicated, he can run and not stumble.

This is what needs to be said, but God knows best. The discourse is finished.

*II.L.2.18.* 181

ירוּץ ירוּץ פי אלקראה ולא יְרוּץ סאדגא בגיר לחן ולא <נקט> אנה יִכְּשֵל פי אלקראה ולא יְרוּץ אלא אחאד שואד קלאיל יוגדו פי בעץ אלאגיאל כאבן אָשֵר ואבן נפּתָלִי (נה:21) פי זמאנהמא ומן גרי מגראהמא ואדא כאן ללקאר מצחף טאהר אללחן <ואלנקט> הו יַרוּץ ולא יִבַּשֵׁל

הדא מא לאח ואללה אעלם ותמת אלמקאלה

L6 אלנטק L8:57r (אלנקט בעסק 1183 L6 נקט נטק 1180

# II.L.3.0. THE THIRD DISCOURSE: ON THE ACCENTS (SELECTED PASSAGES)

#### II.L.3.1. (On the *Ga*'ya)

If somebody were to say 'So, what do you say concerning the ga'ya?', the response to him would be as follows. The ga'ya does not have a definite status in the reading of Scripture. One reader may omit it and another reader may sustain it. There are some places, however, in which it may not be omitted, since it affects the meaning. This applies to the lexical class of 'fearing', and so they have said 'Every (form from) the lexical class of 'fearing' has ga'ya'. Likewise one says מָשׁנוֹ 'you sleep', יַשׁנוֹ 'they sleep', with ga'ya, from the lexical class of 'sleeping', בֵּי לָא יָשְנוּ אָם־לָא ירעו 'for they cannot sleep unless they have done wrong' (Prov. 4.16). If it is without ga'ya, it is from (the lexical class) of 'repeating', as in אָם־תִּשְׁנוֹ יֵד אָשָׁלַח בַּבֶם 'If you do so again, I will lay hands on you' (Neh. 13.21). If somebody were to say 'So do you consider it to be one of the conjunctive accents or disjunctive accents?', the response to him would be as follows. It should not be considered to belong either with the disjunctive accents or the conjunctive accents, since it is only an exhalation in speech, which carries the words forward, and joins and binds them with one another, as in לבלתי השחית הכל 'not destroying them all' (Isa. 65.8), אָם־לָמִד יָלָמְדוּ אֶת־דַּרְבֵּי עַמִּי 'if they will diligently learn the ways of my people' (Jer. 12.16). Its distinctive property is the extension of the melody so that joy is diffused in the heart, in order to conduct the reading along, animating the reader and moving him to read more. An expert of this discipline has said: If you wish to know whether ga'ya is correct, look at the place of the ga'ya. If it is permissible to put

1195

# II.L.3.0. אלמקאלה אלתאלתה פי אלאלחאן

#### II.L.3.1.

פאן קאל קאיל פמא תקולון פי אלגעיה קיל לה אן (L1:35r) אלגעיה ליס להא שיעור פי אלמקרא פקאר יחדפהא וקאר יתבתהא ותם מואצע לא ימכן חדפהא לאן להא תאתיר פי אלמעני פי לשון יראה וכדא קאלו כל לשון דחילה געי ומתלה תשנו ישנו פהי באלגעיה מן אלנום כי לא ישנו אם לא ירעו ואדא כאן בלא געיה מן אלתתניה כק אם תשנו יד אשלח בכם פאן קאל פהל תחסבוהא מן אלאלחאן או מן אלכדאם קיל לה מא תחסב לא מע אלאלחאן ולא מע אלכדאם לאנהא אנמא הי תנפס פי אלכלאם ותסוק אלכלם ותוצלהא ותגמעהא בעצהא מע בעץ כק לבלתי השחית הכל אם למד ילמדו את דרכי עמי וכאציתה אלאמדאד באלנגם לינתשר אלסרור פי אלקלב ולזף אלקראה ולתנשיט אלקאר להא ולתחרכה אלי אלתזייד וקד קאל בעץ עלמא הדא אלעלם אדא ארדת אן תנטר צחה אלגעיה פאנטר מוצע אלגעיה פאן צלח טעם אלכלמה עלי מוצע the accent of the word on the place of the  $ga^cya$ , then the  $ga^cya$  is in order. If it does not come in the place of the accent, then return it to the place (of the accent).<sup>13</sup> He has said that by this principle one may distinguish a correct  $ga^cya$  from one that is incorrect. He then retracted this and said that this principle applies only to certain places. The first statement is the correct one.

# II.L.3.2. Chapter concerning Cases whose Rule is not at all Dependent on an Accent and Cases whose Rule is Dependent on an Unspecified Accent.

#### II.L.3.2.1.

This includes מֶּרְכָּבָה. If somebody were to ask, why is the form מֶּרְכָּבָה sometimes pointed with segol and sometimes pointed with pataḥ, the response would be as follows. When the form is singular, segol occurs under the mem. Examples of the singular are מַּרְכָּבְה מָעָל מֶרְכַּבְּה יִשְׁע מֵעַל מֶרְכַּבְּה יִשְׁי 'when the man turned from his chariot' (2 Kings 5.26), מֵּרְכָּבָה יְמָיִם 'a chariot and horses' (2 Sam. 15.1). In the plural you say מְרְכָּבְה פַּרְעָמִי מִרְכְּבוֹתְיו 'Why tarry the hoofbeats of his chariots?' (Jud. 5.28), מַדְּיִע אֶחֶרוֹּ פַּעְמֵי מִרְכְּבוֹתְיו 'the chariots of Pharaoh and his army' (Exod. 15.4), and the like. There is one exception to this, in that it does not have segol (in the singular) but hireq, namely בְּמִרְכֶּבֶת הַמִּשְׁנֶה 'in his second chariot' (Gen. 41.43).

 $<sup>^{13}</sup>$  The corrected reading פארדהא is a form IV imperative of the root r-d-d, which in medieval Judaeo-Arabic is often used with the sense of the form I (Blau 2006, 245).

120 אלגעיה פאלגעיה מסתויה ואן כאן לא תגי מוצע אלטעם 200 אלגעיה פאלגעיה מסתויה ואן הדא אלאצל בה יועלם צחה 200 אלגעיה מן פסאדהא ורגע ען דלך פקאל אן הדא אלאצל יצח פי בעל אלמואצע ואלקול אלאול הו אלצחיח

באב פי מא לם יכון שרטה מעלק בלחן בתה (L1:35v) II.L.3.2. ומא שרטה מעלק בלחן גיר מעיין

#### II.L.3.2.1.

מן דלך לשון מַרְכָבָה אן סאל סאיל לם כאן לשון מֶרְכבה תארה תנקט בתלת נקט ותארה בפאתחה אלגואב הוא אן מא כאן מנהא לשון יחיד כאן תחת אלמאם תלת נקט כק פי אליחיד כאשר הפך איש מעל מֶרְכבתו מֶרכבה וסוסים ותקול פי אלרבים מדוע אחרו פעמי מַרְכבוֹתְיו מַרכבות פרעה וחׁ ומתׄ מא סוי ואחדה פאנהא לא בתלת נקט אלא נקטה ואחדה והי במרכבת המשנה

L1 פארהא (פארהא 1201

#### II.L.3.2.2.

Likewise people may ask concerning מָה and מָה why their pointing varies and what is their rule. The response is as follows. When it is followed by dagesh, it has pataḥ, for example מַה־תַּאמָר 'whatever your soul says' (1 Sam. 20.4), נַפְּשָׁךְ 'whatever your soul says' (1 Sam. 20.4), נַפְשָׁרָ 'What shall we speak? And how can we show ourselves to be just?' (Gen. 44.16). When it is followed by rafe, it has segol, for example מָה לַשְשָׁרוּת, 'What has my beloved?' (Jer. 11.15), מֵה לַיִּדְיִידִּי לְּדְבֶּר־לִדְּ 'What is to be done for you? Would you have a word spoken on your behalf?' (2 Kings 4.13), and similar cases.

#### II.L.3.2.3.

People may ask concerning לְמָה what the rule is relating to the fact that it is sometimes with dagesh and sometimes rafe. The response relates to two factors. One is that it is because of the accent, namely when the accent is on the mem of למה, it is rafe and when the accent is on the lamed, it has dagesh, for example ילמה הַרֶּעתה לְעֵם הַזָּה לְמֵה הַר (Why have you done evil to this people? Why (did you ever send me)?' (Exod. 5.22). All of the reading of Scripture follows this rule except for one case in Job, for the accent is on the lamed, but it is rafe, namely לְמָה שֶׁמְהַנִי למפגע 'Why have you made me your mark?' (Job 7.20). The second response is that it is on account of the letter. This rule is superior to the first, since למה may be without an accent but rather have maggef, for example למה־זה מחיר ביד־כּסִיל 'Why should a fool have a price in his hand' (Prov. 17.16), and similar cases. The rule concerning this is that whenever ממה are linked prosodically to three letters, namely 'alef, he and 'ayin, it is rafe, for example ולמה אתה מתנקש 'Why are you laying a snare?' (1 Sam. 28.9), לְמֵה יָהוָה יְחֵרֵה אָפָּד 'Why, oh Lord, does your anger II.L.3.2. 187

II.L.3.2.2.

וכדלך קד יסל אלנאס ען מַה ומֶה לם יכתלף נקטהמא ומא שרטהמא אלגואב הו אן אדא <תבעה> דגש כאנת בפאתחה שרטהמא אלגואב הו אן אדא <תבעה רפֵי כאן בק מַה־תאמר נפשך מַה־נדבֵר ומה־נצטדק ומא תבעה רפֵי כאן בסגולה כק מַה לידידי מַה לעשות לך היש לדבר לך ומת

II.L.3.2.3.

וקד יסל אלנאס ען לְמָה מא אלשרט פי כונה תארה מדגוש ותארה רפי אלגואב פיה עלי וגהין אלואחד מן אגל אלטעם והו אן אדא כאן אלטעם עלי (נו:36:1) אלמאם מן למה כאן רפי ואדא כאן אלטעם עלי אללמאד כאן דגש כלן למָה הרעוֹתְ לעם הזה למה זה וכל אלמקרא עלי הדא אלא ואחד פי איוב פאן אלטעם עלי אללמאד והו רפי והו לֻמָה שַמְתַנִי למפׁ ואלגואב אלבׁ מן אגל אלחרף והדא אלשרט הו אבלג מן אלאול לאן קד יכון למה בגיר אלטעם בל במקף כלן למה זה מחיר ביד כסיל ומת ואלשרט פי דלך הו אן כלמא אסתנד למה אלי תלת חרוף והן אלף הא עין כאן רפי כלן ולַמָה אתַה מתנקש לַמֵה ייֵי יחרָה אפן אלף הא עין כאן רפי כלן ולַמָה אתַה מתנקש לַמֵה ייַי יחרָה אפן

1225

L2:1r L1 תבעת S11:1r (short version) [חבעה 1214

. . . . .

burn?' (Exod. 32.11), למה הרעת 'Why have you dealt ill?' (Num. 11.11), לְמֵה עֵלְיתֵם עָלֵינוּ 'Why have you come up against us?' (Jud. 15.10), and the like. There are five cases that are exceptions to this rule, since they are linked prosodically to אֹהֹעֹ but have dagesh. These are לְמֵה הַרְגוּחָנִי 'Why have you vexed me?' (1 Sam. 28.15), לְמָה הָצֵיתוּ עַבְדֵּךְ 'Why have your servants set on fire?' (2 Sam. 14.31), לְמֵה אֶירָא בֵּימֵי רֵע 'Why should I fear in times of trouble?' (Psa. 49.6), לֵמָה הָיָה כָאֵבִי יֵּלְאַה (Why is my pain unceasing?' (Jer. 15.18), למה אַלַכה Why should I smite you to the ground?' (2 Sam. 2.22). Their mnemonic combination is 'The slave has vexed me; I have feared pain; I have killed him'. If you like, you may say 'The servant has vexed me; I have feared illness; I have smitten him.' Every למה that is prosodically bound to the other letters of the inventory, namely הֹבוֹלוֹמִיכֹלֹמוֹלּפֹצִקּרֹשׁת, has dagesh, except for three cases, which are prosodically bound to shin and zayin, namely לָמָה שָׁבַּׁחָתֵנִי 'Why have you forgotten me?' (Psa. 42.10), לְמֵה זְנַׁחְתֵּנִי 'Why have you rejected me?' (Psa. 43.2), לֵמָה שַׁמְחֵנִי 'Why have you made me (your mark)?' (Job 7.20). Their mnemonic combination is: 'You made me forgotten and rejected'.

#### II.L.3.2.4.

People may ask concerning הֵן and הֵלָ and עֵּת, שֶׁשׁ and עֵּת, שֶׁשׁ and לֵב , עָב and לֵב and בֹן, לֶב and בַּן, בָּן and שֵׁן and שֵׁן why these sometimes occur with sere and sometimes with segol. The response concerning this is as follows. When the accent is on the first letter of the word following these words, they have segol so long as they have maqqef, for example הֵן־הַוּא 'Here is my signature' (Job 31.35), הֵן־הַוּא 'Behold it (is the joy of his way)' (Job 8.19). You say

II.L.3.2. 189

למָה הרעוֹת למה עליתם עלינו ומתׁ ואלדי כרג ען דלך כמסה מואצׄע פאנהא מסתנדה אלי אׄהֹעֹ והי מדגושה והי למה הרגזתֵני למה הציתו עבדיך למה אירא בימי רע למה היה כאבי נצח למה אככה ארצה ורבאטהא אקלקני אלעבד כשית אלוגע קתלתה ואן ארדת תקול <הרגיזני> העבד ייראתי החולי הכיתיו וכל למה אסתנד אלי חרוף אלקבאלה אלאכר הם בֹגֹדוֹזֹטֹיכֹ למֹה אסתנד אלי חרוף אלקבאלה פאנהא תסתנד אלי שין למֹנֹסׁפֹצֹקֹרְשׁתֹּ יכון דגש מא סוי תלתה פאנהא תסתנד אלי שין וואי והן למה שכחתני למה זנחתני למה שמתני ורבאטהא

שמתַנִי מֻשכָח מֻזנָח 1235

#### II.L.3.2.4.

וקד יסל אלנאס ען הַן והָן ושש ושש ושת ועת ולב ולב וכן וכֶן ושֶן ושֶן לם כאן הדה אלמדכוראת תגי תארה בצרי ותארה בסגולה (נו:36v) ואלגואב פי דלך הו אן אדא כאן אלטעם פי אול חרף מן אלכלמה אלתאניה להדה אלכלם צארת בסגולה מהמא הי במקף כל הֶן־תַוי הָן הוא ותקול שש הַנַה שש השעורים

אסתנד אלי L2:2r הרגיזני] ב231 הרגיני L2:2r הרגיזני] אסתנד אלי L2:2r בקיה חרוף אלקבאלה

#### II.L.3.2.5.

People may ask concerning אַת and אָמ which of them has the accent and which has maqqef. The response is as follows. They say that every אָת with segol in the reading of Scripture is always without an accent and has maqqef, except for three cases, namely בְּהַאֵּוֹהְוֹן אֶת אָבְהַ 'when he strove with Aram(naharaim)' (Psa. 60.2), בְּהַאֵּוֹן יִעֲקָב 'the pride of Jacob' (Psa. 47.5), בְּי אֲהַב 'for him whom he loves' (Prov. 3.12). Every אַת־בָּל־אָבָה with sere must have an accent and never has maqqef, except for one case, namely אֲת־בָּל־אָבָה 'everything that is high' (Job 41.26).

#### II.L.3.2.6.

People may ask also concerning בָּל and בֹּל why it is with *qameṣ* and with *ḥolem*. The response is as follows. They have said that whenever it has *maqqef* it occurs only with *qameṣ*, except for

II.L.3.2.

ותקול לא עֶת בא כי לעֶת <יום> ביום ואלדי יכרג ען <עת> ק בלא עֶת נדתה פאן אלטעם ליס הו עלי אול חרף וקד גא בתלת נקט ותקול פלגי מים לֶב מלך אשר יעלה על לֶב איש ותקול כדבריכם כֶן הוא ותקול על שֶן סלע שֵן הסֶלע צאר בצירי למא

צאר אלטעם מע אלחרף אלתאני 1245

II.L.3.2.5.

וקד יסל אלנאס ען אַת ואֶת מא מנהא בטעם ומא מנהא במקף אלגואב קאלו אן כל אֶת פי אלמקרא בסגולה לא יכון פיהא טעם אלבתה בל במקף אלא גֹ והי בהצותו אֱת ארם אֱת גאון יעׄ כי אֱת אשר יאהב וכל אֵת בצרי לא בד לה מן טעם ולא ידכלה מקף בתה אלא ואׄ והו את־כל גבוה

1250 מקף ב

II.L.3.2.6.

וקד יסל אלנאס איצא ען כָל וכל לם כאן בקאמצה ובחלם אלגואב קאלו אן כל מא כאן במקף לא יכון <אלא> מקמוצא

<sup>[</sup>אלא] L1 omitted L2:2v עת] אלא 1252 L1 omitted L2:2v עת] אלא L1 יום יום 1241 L1 omitted

two cases in the reading of Scripture: בֶּל־עַצְּמֹוֹתֵי 'all my bones' (Psa. 22.15), בֵּל אֲחֵי־רָשׁ 'all the brothers of a poor man' (Prov. 19.7), and also יְבֵל בַּשָּׁלִשׁ 'and has measured in a third (measure)' (Isa. 40.12), although they interpreted it as being from the lexical class of 'measuring'. Whenever it occurs with holem, it does not have maqqef but rather has an accent, for example בַּל 'everyone who is called by my name' (Isa. 43.7), בֹּלְּהַרֶא בִּשְׁמִּי יִדְדָּ

#### II.L.3.2.7.

They may also ask concerning the lexical class of 'blessing' why the *shewa* under the *resh* is sometimes quiescent and sometimes mobile. The response is as follows. They have said that whenever the accent is under the bet of the lexical class of 'blessing', the shewa is quiescent, for example בַּרְכוּינֵא אַת־יָהוָה אַלהֵיבֶם 'Bless the Lord your God' (1 Chron. 29.20). When the accent is on the kaf, the shewa is mobile, for example בַּרֶכוּ יָהוָה הלאביו 'Bless the Lord, (you) his angels' (Psa. 103.20), בַּעבור יתברבני נפשף 'in order that your soul blesses me' (Gen. 27.19), except one case, in which the accent is on the kaf but the shewa is quiescent, namely וֹלְעלֵאֵהֹ בַּרְבֶּת 'I blessed the Most High' (Dan. 4.31). It may be said that this last case has broken the rule since it is in the Aramaic language. If, however, there is a case that breaks the rule in Hebrew, then it must be וּמִבּרְכֵתְּדֶּׁ יִבֹרֶךְ בֵּית־עַבְדָּךְ 'with your blessing will the house of your servant be blessed' (2 Sam. 7.29), because the accent in this is on the kaf and the shewa is silent, unless it be said that in this word there are two accents. The most plausible statement is that it is a case that breaks the rule because ואַבַרְכַה מבַרבִין 'I will bless those that bless you' (Gen. 12.3) has two accents and the shewa is mobile. Likewise in בַּרְבֹת אַבִּיך 'the blessings of your father' (Gen. 49.26) the accent is on the kaf and the shewa is quiescent, and this is also a case that breaks the rule.

*II.L.3.2.* 193

מא סוי תנתין פי אלמקרא כְּל־עצמותי כְּל אחי רש וכְל בשליש (נתין פי אלמקרא מן אלמכיאל וכל מא כאן בחלם (נו:37r) לא יפסרוהא מן אלמכיאל וכל מא כאן בחלם ידכלה מקף בל יכון בטעם כק כֹל הנקרָא בשמי כל אשר תמצְא

ידך

1265

II.L.3.2.7.

ויסל איצא ען לשון בָרָכָה לם כאן אלשוא אלדי תחת אלריש תארה סאכן ותארה מתחרך ואלגואב קאלו אן כלמא אלטעם תחת אלבא מן לשון ברכה כאן אלשוא סאכן כק בַּרְכוּ נֵא את ייי אלהיכם ואדא כאן אלטעם עלי אלכאף כאן אלשוא מתחרך כק ברכו ייַי מלאכיו בעבור תברכני נפשך אלא ואחדה פאן אלטעם עלי אלכאף ואלשוא סאכן והי ולעַלַאַה בַרבֶת וקד ימכן אן יקאל אנהא אנמא כסרת אלשרט לכונהא מן לגה אלכסדאני גיר אן כאן כאסרה מן אלעבראני פינבגי אן תכון וּמְבַּרְכַתְּדְּ יברך בית עבדך לאן אלטעם פיהא עלי אלכאף ואלשוא סאכן אלא אן יקאל אן פי הדה אלכלמה טעמין ואלקריב אנהא כאסרה לאן ואברכה מבַרכֵיך פיהא טעמין ואלשוא מתחרך וכדלך ברכות אביד אלטעם עלי אלכאף ואלשוא סאכן פתכון איצא כאסרה טלי אלשרט

# HIDĀYAT AL-QĀRI' (SHORT VERSION)

#### II.S.O.O. (INTRODUCTION)

**GAP** 

#### II.S.0.1.

This is the book of the abbreviated version of *The Guide for the Reader*, known as *The Book of Essential Requirements*.<sup>1</sup>

#### II.S.0.2.

Its author begins and says: You, may God support you, asked me to abbreviate for you *The Book of Rules*, which is generally known as *The Guide for the Reader*, in which I mention its essential requirements. So, I am here responding to this request of yours, asking God to grant me success in this, possibly including where necessary what was not mentioned in *The Guide for the Reader*. From Him, may He be exalted, I seek help.

#### II.S.0.3.

If somebody were to ask what the need is for knowledge of the rules of biblical recitation, the response should be: because the accents change meanings, for example קוֹמִי אָוֹרִי 'Arise! Shine!' (Isa. 60.1), which are two feminine singular imperatives, since the accent is on the first letter, but לְיוֹם קּוֹמֵי לְעֵּד 'for the day when I arise as a witness' (Zeph. 3.8), יְהְוָהוֹן אוֹרִי וְיִשְׁעִי 'The Lord is my light and my salvation' (Psa. 27.1), which are two masculine nouns, since the accent is at the end and not the beginning of the word. Other examples are שֶּׁבוֹת אֲבוֹתְם 'They have turned back to the iniquities of their forefathers' (Jer. 11.10), which denotes 'returning' since the accent is on the first letter,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Literally: the book of the lifeblood.

# הדאיה אלקאר

II.S.O.O.

**GAP** 

II.S.0.1.

בכתאב יוערף בכתאב הדאיה אלקאר יוערף בכתאב (S20:1r) אלמהגה

II.S.0.2.

אבתדי מצנפה וקאל סאלתם איידכם אללה אן אכתצר לכם כתאב אלשרוט אלמלקב בהדאיה אלקאר בחית אדכר מוהגה והא אנא מגיב לכם אלי דלך סאילא ללה תופיקי פיה מע מא עסאה אן ינצאף אליה ממא לם ידכר פי הדאיה אלקאר ובה תע אסתעין

II.S.0.3.

אן קאל קאיל מא אלחאגה אלי עלם אלשרוט פי אלמקרא קיל

לה לאן אלחאן מגיירה ללמעאני מתל קוֹמִי אָוֹרִי אמרין למונת

מן חית אן אלטעם עלי אול חרף מתל ליום קומי לעד ייי אורי

(S9:1r) וישעי אסמין למדכר למא תאכר אללחן ען אול אלכלמה

ומתל שבו על עונות אבותם מן אלרגוע לאן אלטעם עלי אול

but שָׁבְוּ וַיְּבְּוּוּ 'they captured and made their prey' (Gen. 34.29), which denotes 'capturing' since the accent is placed not on the beginning of the word but on its end.

#### II.S.0.4.

A further reason is that this reading, which is now current in the Land of Israel, is the reading of Ezra, peace be upon him, and his generation, because the nation was not cut off from the Land of Israel from the time of Ezra, peace be upon him, in the Second Temple, until now, except from Jerusalem during the reign of Edom over the land. Israel taught this reading to their children until now, generation after generation. Another reason is that if somebody were to read the twenty-one books with the accents of the three books or the three books with the accents of the twenty-one books, this would be rejected. Likewise, if somebody read *merkha* in place of *darga* or *darga* in place of *merkha*, the congregation would declare him to be in error in this regard.

#### II.S.0.5.

So, if there are rules for the accents, there is a need to know them.

חרף שבו ויבוזו מן אלסבי לתאכר אללחן ען אול כלמה אלי אכרהא

#### II.S.0.4.

15 ולאן הדה אלקראה אלדי פי ארץ ישראל אלאן הי קראה עזרא עזרא עה וגילה לאן מא אנקטעת אלאמה מן ארץ ישראל מן זמאן עזרא עה פי בית שני אלי אלאן אלא מן ירושלם פקט פי זמאן מלך אדום ללארץ וישראל יעלמון אולאדהם אלי אלאן גיל בעד גיל הדה אלקראה ולאן לו קרא אלאנסאן אלכא ספר בלחן אלג גיל הדה אלג אספאר בלחן אלכא ספר לרד דלך עליה וכדא לו קרא מוצע סלסלה מארכה או מוצע מארכה סלסלה לגלטה אלגמע פי דלד

#### II.S.0.5.

יאדא כאן ללאלחאן שרוט פקד דעת אלחאגה אלא (S9:1v) ואדא כאן ללאלחאן שרוט פקד עת אלחאגה אלא

#### II.S.1.0.

# SECTION CONCERNING THE PLACE OF ARTICULATION OF THE LETTERS

#### II.S.1.1.

The letters consist of twenty-two basic letters. They fall into five groups in five places of articulation, namely הַצְּבֹרֹלָ, גִּיבֹרֹלָ, אָהֹחֹעָ and יִּבֹנֹתֹ, בּוֹמַלְי and יִּבֹנֹתִי .

#### II.S.1.2.

Take note that the place of articulation of אֹהֹחֹעֵּׁ is the root of the tongue and the place of swallowing, that is the throat and the base of the tongue. For this reason they are the lightest of the letters and never take dagesh. It may be thought that he and 'alef take dagesh, but this is not the case. This is because the dot in the he at the end of a word indicates the (consonantal) property of the he. Surely you see that the property of the he at the beginning and in the middle of a word appears without a dot. As for (the dot in) 'alef in the four places (where it is found), namely הַבְּיאוּ לָוֹנוֹ 'and they brought him' (Gen. 43.26), הַבְּיאוּ לָנוֹ 'you shall bring' (Lev. 23.17), וַּבְיאוּ לָנוֹ 'and they brought to us' (Ezra 8.18), יַּבְיאוּ 'were not seen' (Job 33.21), this reflects a strong effort to pronounce the letter by the reader and is not dagesh.

### II.S.1.0.

# פצל פי מחל אלחרוף

#### II.S.1.1.

אלחרוף כֹב חרפא אצולא (S20:2r) תגי כמס אקסאם פי כמסה מ[חאל והי] אֹהֹחֹעׁ גִּיכֹרֹקׁ דֹטׁלֹנֹתׁ וֹסֹצִשׁ בֹוֹמֹף

#### II.S.1.2.

אעלם אן אֹהֹחֹעֹ מחלהא עיקר הלשון ובית הבליעה והו אלחלקום ואצל אללסאן ולדלך כאנת אכף אלחרוף לא ידכלהא דגש בתה ואלהי ואלאלף קד יוצֹן אן ידכלהא דגש וליס אלחאל כדלך לאן אלנקטה פי אלהי פי אכר אלכלאם תטהר טעם אלהי אלי תרי אן טעם אלהי פי אול אלכלאם ופי וסטה יטהר מן דון אלנקטה ואלאלף פי אלארבעה מואצע אלתי הי ויביאו לו תביאו ויביאו לנו לא ראו פהו תכלף יתכלפה אלקאר פי כרוגה שדידא

35 פליס הדא דגש

לנֹת היין] מחאל והי S8:1ר אֹהֹחֹעָ גִּיבֹק דֹטׁלֹנֹת | S8:1ר מ[חאל והי]] מחאל והי אַהֹחֹע | S9:1ν אַהֹחַע בֿוֹמֹף אַלבתה S9:1ν אַלבתה S8:1ν אַלבתה S8:1ר יוֹצִין יטֹן S8:1ר אַלארבעה S8:1ר אַלארבעה S8:1ר אַרבער

#### II.S.1.3.

The place of articulation of גִּיכֹרֹק is the middle of the tongue, in its wide part. The place of articulation of  $\dot{\tau}$  pronounced *rafe* is the third of the tongue adjacent ot the throat.

#### II.S.1.4.

The place of articulation of דֹטׁלֹנוֹת is the extremity of the tongue in combination with the flesh of the teeth. When the letters דֹת are pronounced *rafe*, the extremity of the tongue is pressed gently onto the flesh of the teeth.

#### II.S.1.5.

The place of articulation of יֹסֹצִשׁ is the teeth.

#### II.S.1.6.

The place of articulation of ἀἰσὰ is the lips. When ἀμα are rafe, the lips are closed gently while they are pronounced.

#### II.S.1.7.

It is said that the letters interchange with one another, as in בַּזַר 'he scattered' (Psa. 68.31) and פַּזָר 'he has distributed' (Psa. 112.9), יַעֵּלְיט 'he will (not) rejoice' (Job 20.18), יַעֵּלְיט 'it exults' (1 Chron. 16.32), and similar forms. There are cases of enhancement and reduction. It is preferable, however, not to call it 'interchanging', for it is possible that this takes place for a reason, either to express multiplicity or paucity, or for some

#### II.S.1.3.

גּיֹכֹרֹקׁ מחלהא וסט אללסאן בערצה ומחל גֹדְ אלמורפיין תלת אללסאן ממא ילי אלחלקום

#### II.S.1.4.

דֹטׁלֹנֹת מחלהא טרף אל[לסאן ולח]ם אלאסנאן ודֹת אלמורפיין דֹטֹלנֹת מחלהא טרף אללסאן בלחם אלאסנאן ברפק (S20:2v)

#### II.S.1.5.

וֹסֹצִשׁ מחלהא אלאסנאן 40

#### II.S.1.6.

בוֹמֹף מחלהא אלשפתין בֹף אלמרפיין תטבק אלשפתין בהמא ברפק

#### II.S.1.7.

אלחרוף יקאל אנהא תנבדל בעץ בבעץ מתל בְזַר פְזַר יעלוס

יעלוץ ונחו דלך ותגי זואיד ונואקץ ואלאולא אן לא יקאל דלך

או לקלה או לכתרה או לקלה או עלי וגה אמא לכתרה או לקלה או

<sup>\$8.1</sup>v אללסאן ולח]ם] אללסאן ולח]ם] אללסאן ולחם 38 אל[לסאן ולח]ם] אללסאן ולחם 36 אל[לסאן ולח] 39 ילצק טרף]] ילצק טרף \$8.1v ילצק טרף]] ילצק טרף \$8.1v ילצק טרף]] אלאוליא

other reason. They give the form *bet* to express one sense and for another sense they give it *pe*. Likewise with יַשֵּלוֹט, when the joy has a particular sense, they give it *samekh* and for another sense they give it *zayin*, and so forth concerning what I initially said were cases of interchange and inversion.

II.S.1.7. 203

לוגה מן אלוגוה יגעלוהא בבי ועלי וגה גירה יגעלוהא בפי וכדלך יעלוס אדא כאן אלמרח עלי וגה יגעלוהא בסמאך ועלי וגה אכר יגעלוהא בזאי אלי גיר דלך ממא קד כנת פי אלאול אקול אנה ינבדל וינקלב

אכר | S21:1v גירה | S21:1v גירה | S21:1v אכר | S21:1v אכר | S21:1v גירה | S21:1v | S21:1v אכר | S21:1v | S21:1v אכר | S21:1v אונעלוה | S21:1v אכר | S21:1v אכר | S21:1v אונעלוה | S21:1

#### II.S.2.0.

# בֹגדֹכפׁת AND אִוֹיה בֹגדֹכפׁת AND בֹגדֹכפֿת

#### II.S.2.1.

When one of these four letters, I mean אַׁוֹיה, is at the end of a word and the word is conjoined to what follows it by a (conjunctive) accent, and when the second word begins with one these six letters, I mean בָּגֹדֹכֹפֹת, this letter is pronounced rafe, for example בֵּי בְאַפְּם הֶרְגוּ 'for in their anger they have slain' (Gen. 49.6), וְיָהִי דְבַר־יִהְוֶּה מָח 'and the word of the Lord was' (1 Kings 17.2, etc.), in יְאֶקְהָה בַּת־לֶּיֶחֶם i'and I shall fetch a morsel of bread' (Gen. 18.5), and similar cases.

#### II.S.2.2.

There are nine types of cases that break the rule I have just mentioned. These are 'oghera, di-fsiq, di-dhḥiq, 'athe me-raḥiq, mappiq he, mappiq vav, mappiq yod, two identical letters, bet and pe.

#### II.S.2.3.

As for 'oghera, this is the 'collection' of only seven words. Four of these are in the song וַלּוֹשֵׁע (Exod. 14.30, 'the Song of the Sea'). These are גָּאָה גָּאָה 'he has triumphed gloriously' (Exod. 15.1) and the other case of this (Exod. 15.21), יַדְמִוּ כָּאֲבֶּן 'they are as still as a stone' (Exod. 15.16), מֵי כָּמְכָה נָאְדֵּר בַּקֹּדֶש 'Who is like you, majestic in holiness?' (Exod. 15.11). In the book of Isaiah

# II.S.2.0.

# פצל פי חרוף אוויה ובגדכפת

#### II.S.2.1.

הדה אלארבעה חרוף אעני אוויה אדא כאן אחדהא פי אכר כלמה וכאנת אלכלמה מצאפה אלי מא בעדהא באללחן וכאנת אלכלמה אלתאניה אולהא אחד הדה אלסתה חרוף אעני בֹגדֹ כֹפֹת כרג דלך אלחרף מרפי כפיף כקולה כי באפם (S20:3r) הרגו ויהי דבר ייי ואקחה פת לחם ואמתאל דלך

# II.S.2.2.

ואלדי כרג ען מא דכרת תסעה כואסר הם אוֹגֵירָה ודפסיק ודדחיק וַאַתֵא מרחיק ומפיק הי ומפיק ואו ומפיק יוד וחרפין מתראדפין ובי ופי

#### II.S.2.3.

אוגירה גאמעה לסבעה כלם פקט ארבעה מנהא פי שירה ויושע

והי גֿאה גאה וחבירו ידמו כָאָבן מי כמוכה נאדר בקדש ופי ספר 60

אוֹגֵיְרה וְדַּפְּסִיק אוֹגֵיְרה הַזּבְּסְיק אוֹגַיְרה אוֹגַיְרה ען דלך אוֹגַיְרה אוֹגַיְרה אוֹגַיְרה אוֹגַיְרה אוֹגַיְרה אוֹגַיְרה וְדַּפְּסִיק אוֹ אַתַּא מֻרַחֵיק וְמַפָּק הַא וְמַפָּק וַאו וֹמַפָּק יוֹד S27:1r-1v וְדַּדְּחִיק וְמַפָּק הָא וְמַפָּק הַא וְמַפָּק וַאוּ וֹמַפָּק אוֹד

there is יְשִׁמְתֵּי בַּדְכֹד 'and I shall make (your pinnacles) of agate' (Isa. 54.12). In the book of Jeremiah there is וְגַלְאֵיתִי בַּלְבֶל וְלָא אוֹבֶל and I am weary of holding it in and I cannot' (Jer. 20.9). In the book of Daniel there is יְחָבְמֶת־אֱלְהֶין 'and wisdom like wisdom of the gods' (Dan. 5.11). I do not know any disagreements concerning these seven. In other cases, concerning which there are disagreements, the reader should choose which of the variants he wants to read in his reading and nobody can reject this.

#### II.S.2.4.

As for di-fsiq, whenever paseq comes between one of the letters הְׁנֹבְּלֹבִּׁתְ and the letters בְּבֹבֹּלִבְּׁתְ the letters אַנְיֹבְּלְּהִ מְל-עַבְּּוֹן בְּבָּבִּל have no influence, for example, יוֹסֵף יְהוֹה עֵל-עַבְּּוֹן בְּבָּב 'May the Lord add to his people (a hundred times as many) as them' (1 Chron. 21.3), עַשָּׁוּן בָּלָה 'they have done completely' (Gen. 18.21), and similar cases. There is no exception to this type of case that breaks the rule.

#### II.S.2.5.

Di-dhḥiq: The meaning of di-dhḥiq (literally: what is compressed) is that between the accent that is in the word containing one of the אַׁוֹיהׁ letters and a בֹּגֹדֹכֹפֹתׁ letter there is a vowel and this vowel is not dwelt upon or prolonged in pronunciation. On account of this compressed vowel the rule of the אַּמִידָה בָּׁם is broken, as in יְּאָעֵידָה בָּׁם 'that I may call to witness against them' (Deut. 31.28), יְּהָגֵיתָ בּוֹ 'you shall meditate on' (Josh. 1.8) and similar cases. The compression may occur in a word that does not have

ישעיה ושמתי כדכד ופי ספר ירמיה ונלאתי כלכל ולא ופי ספר דניאל וחכמה כחכמת אלהין ומא ערפת פי הולי אלסבעה כלף ומא עדאהם מן אלכלף אלקאר מכיר פי אלקראה מא אראד מן אלאכלאף יקרא וליס לאחד אן ירד עליה

#### II.S.2.4.

הפסיק כל מא חצל בין חרף אלאוֹיה ובין חרף בֹגדׁ כֹפֹת פסיק כּל מא חצל בין חרף אלאוֹיה ובין חרף בֹגדׁ כֹפֹת פסיק לא יכון ללאוֹיה תאתירא מתל יוסף ייי על עמו כהם עשו כלה ואמתאל דלך וליס עלי הדה אלכאסרה אסתתנא

#### II.S.2.5.

(S20:3v) דדחיק מעני דדחיק הו אן יכון בין אללחן אלדי פי אל כלמה אלדי פיהא חרף אלאוֹיה ובין חרף בֹגֹד בֹפֹת מלך ואחד ולא יתאנא ולא יטול פי אלנטק בדלך אלמלך פלאגל הדא אלמלך אלצייק כסר שרט אלאוֹיה בקולך ואעידה בׄם והגַית בוֹ אמתאל דלד וקד יכון <אלציק> חאצל פי כלמה ליס פיהא ואמתאל דלד וקד יכון <אלציק> חאצל פי כלמה ליס פיהא

<sup>63</sup> S15:1v האולאי 63 S15:1v האלאי 61 המתי 10מתי 61 משמתי] וסמתי 63 אלדין 62 הולין 63 אלדין 63 אלדין 64 אלציק 68 אלדין 65:2r אלצייק 68 אלדין 65:2r אלצייק 71 אלצייק 72 אלצייק 65:2r אלצייק S15:2r אלצייק S4:1v אלצייק

an accent but is a small word, as in מָה־תּאָמֶר נַפְּשֶׁךְּ הַחִי 'whatever your soul says' (1 Sam. 20.4), זֶּה־בְּנִי הַחִי 'This is my son that is alive' (1 Kings 3.23), and other similar cases in which the vowel is pronounced compressed. Surely you see in אַשֶּר הוֹרַדְתַּנוּ בֹׁו 'through which you let us down' (Josh. 2.18), in which the vowel after the accent is pronounced long with exhalation of breath, the same, or approximately the same, as other (long) vowels, the bet of בֹו does not have dagesh. If you examine this closely, you will discern the difference.

### II.S.2.6.

'Athe me-raḥiq is the opposite of the previous type of case that breaks the rule, because this one (i.e. 'athe me-raḥiq) is on account of what is far and that one (i.e. di-dhḥiq) is on account of what is near. This (i.e. 'athe me-raḥiq) arises from the fact that due to the distance of the accent (from the preceding conjunctive accent), one comes upon it (the accent) like a ballista and so the הַּלְּמִתִים letters are pronounced with dagesh, as in הְּלִּמְתִים (He will build a house for my name' (2 Sam. 7.13), הַּלְמַתִּים 'He will build a house for the dead?' (Psa. 88.11), הַלְמַתִּים 'Turn aside, sit here' (Ruth 4.1). Also (included in this category) are cases in which there is no (conjunctive) accent, so (such cases must be considered) to have a virtual (conjunctive) accent before them in order to conform to (cases such as) יְבְּלֶהְה אֵלֶיהְ וּאֵלְהָה אֵלֶיהְ וּאֶלְהָה אֵלֶיהְ וּאֶלְהָה אֵלֶיהְ וֹאֶדְרְשֶׁה־בֵּה in other and inquire of her' (1 Sam. 28.7), and similar cases.

טעם גיר אנהא תכון כלמה צגירה כקולך מה תאמר נפשך זה בני החי ומא מאתלהמא ממא יגי <אלנטק> באלמלך אלצייק אלי תרי אלי קולך אשר הורדתינו בו למא גא פי <אלמלך> אלדי בעד אלטעם תוסע ב<תנפיס> יגרי מגרי מלך אכר או קריב מנה לם יגי אלבי מן <בו> דגש ואדא תאמלת וגדת אלפרק

II.S.2.6.

אַתֵא מרחיק באלעכס מן אלכאסרה אלמתקדמה לאן הדה למא

בעָד ותיך למא קרָב והו אן כמא יבעד אללחן ינצב עליה 80

כאלמנגניק פידגש <חרוף> בֹגֹדׁ כֹפֹתֹ כקֿ הוא יבנה בית הלמתים

תעשה פלא סורה שבה פה ומא לם יכון פיה לחן פהו (S20:4r)

בתקדיר לחז קבלה ליגרי מגרי הוא יבנה בית כקו ואלכה אליה

ואדרשה בה ומא מאתלהא

S20 צֿיק אלנטק + S15:2v אלנטק 75 אלנקט S20 אלנקט S15:2v אלנטק אלנטק אלנקט S15:2v בי S15:2v תנפיס S15:2v תנפיס אלנייק S20 אלנייק S20 אלנייק S20 אלנייק S20

#### II.S.2.7.

So far four types of cases that break the rule have been discussed. The fifth type of case that breaks the rule is mappiq he. The meaning of the term mappiq he is the (consonantal) pronunciation of the he and its appearance. It is derived from הַּבָּקָה 'and the decree went forth' (Dan. 2.13), that is בְּבָּקָה 'and the decree went forth' (Dan. 2.13), that is בַּבְּקָה 'half of it in the morning' (Lev. 6.13), הַיִּא וְבָל־אֲשֶׁר אָתֶה בַּבַּבִּית 'she and all those who are with her in the house' (Josh. 6.17), יְמָה בַּבְּיִן אַרְבֵּע 'and it has four wings' (Dan. 7.6), and similar cases. There are no exceptions to this breaking of the rule at all.

#### II.S.2.8.

The sixth type of case that breaks the rule is *mappiq vav*. This is because every *vav* at the end of a word is pronounced according to the view of the Palestinians as a *bet rafe*, which breaks the rule of the אַּוֹיִה אָ as in הַצֵּרֹתְיו בְּתְהַלֶּה (enter) his courts with praise' (Psa. 100.4), אֵלֵיו בְּי־קְרֵאתִי (I cried aloud to him' (Psa. 66.17), and similar cases. There are only two words that are exceptions to this breaking of the rule, namely וְּנָטֵה עָלֵיהָ קוֹרְתָהוּ (He will stretch the line of confusion over it' (Isa. 34.11), וְּלֵטֵה נְּעֵלֵי בָּהֹ (The sound of a carefree multitude was with her' (Ezek. 23.42).

#### II.S.2.9.

The seventh type of case that breaks the rule is *mappiq yod*. This is that whenever *yod* occurs at the end of a word and the next word begins with one of the בֹּגֹדֹכֹפֹת letters, and *ḥireq* or *ṣere*, I mean a dot or two dots, occur under the letter before the *yod*, then the rule of בִּי בְּקָהִוּם 'for they have stripped them' (Nahum 2.3), בֵּי בְּלְשָׁתִּם 'the princes of the Philistines' (1 Sam. 18.30),

#### II.S.2.7.

אלאן קד מצא ארבעה כואסר אלכאסרה אלכאמסה מפיק הי מעני מפיק הי הו כרוג אלהי וטהורהא ואשתקאקהא מן דְתָה נְפְקַת נפקה והו אן אלהי אדא טהר פי אכר אלכלמה כסר שרט אלאוֹיה כק מחציתה בבקר היא וכל אשר אתה בבית ולה גפין ארבע ומא מאתל דלך ומא עלי הדה אלכאסרה שי מן אלמסתתנא בתה

#### II.S.2.8.

אלכאסרה אלסאדסה מפיק ואו ודאך אן כל ואו פי אכר כלמה יכרג עלי ראי אלשאמיין בבי מרפי יכסר עלי שרט אלאוֹיה כקולך חצרותיו בתהלה אליו פי קראתי ואמתאלהמא ואלדי יסתתנא עליה הדה אלכאסרה לפצתין פקט המא ונטה עליה קו תהו שלו בה

# II.S.2.9.

95

אלכאסרה אלסאבעה מפיק יוד והו אן כל יוד יכון פי אכר כלמה ואול אלאכר חרף מן חרוף בֹגדׁ כֹפֹת ותחת אלחרף אלדי קבל אליוד חרק או צרי אעני נקטה או (S20:4v) נקטתין פאן שרט אלאוֹיה תאבת פיה כק לבנֵי בנֶו כִי בקקים שַׂרֵי פֿלשתים

and similar cases. If vowels that are different from the aforementioned occur under the aforementioned letter, the *yod* is strengthened and the rule of אִוֹלִי is not observed, as in אָּוֹלִי 'perhaps you may inspire terror' (Isa. 47.12), יָאָתְרֵי בְּנְוֹ 'perhaps you may inspire terror' (gra. 47.12), 'yְּמְרֵנִי בְּנְוֹ 'for what great nation' (Deut. 4.7), and similar cases. One word is an exception to this breaking of the rule.

#### II.S.2.10.

The eighth type of case that breaks the rule is the succession of two letters. If two bets or kafs, but not the remaining letters, I mean בֹּגֹדֹכֹפֹּת, succeed one another and under the first of them there is a shewa, then the rule of אֹוֹיה is broken, as in יַּיְהִי בְּבוֹאָה 'and when she came' (Josh. 15.18), יַּתְּפְּשֵּׁהוּ בְּבִּגְּדֶוּ 'and she caught him by his garment' (Gen. 39.12), הַלְּא בְּכַרְבְּמֶישׁ 'Is it not like Carchemish?' (Isa. 10.9), and other cases. If a vowel occurs under the first of the two instead of shewa, the rule of אׁוֹיה is observed, as in הְּהַא אָשֵׁה בְּבְתוּלֵיה יֵקְּח 'And he (shall take) a wife in her virginity' (Lev. 21.13), אֲוֹלוּ בִבְהִילְוּ לִיְרְוּשְׁלֶם 'They went in haste to the Jews' (Ezra 4.23), and similar cases.

#### II.S.2.11.

The ninth type of case that breaks the rule is bet and pe. The statement concerning them is similar to the statement regarding the preceding type of case that breaks the rule, without there being any disagreement. This is that when bet is followed by pe and shewa is below the bet, the rule of אוֹהָי is broken, as in אַבְּבְדֶה בְּפַרְעָה 'and I will get glory over Pharaoh' (Exod. 14.4), וֹהְבָּרִי אֲשֶׁר־שַׂמְתִּי בְּפֵיך 'and my words which I have put in your mouth' (Isa. 59.21), and similar cases. If a vowel occurs instead of shewa, then the rule of אׁל־יֵבֶר בְּפְלַגִּוֹת 'He will not look upon the rivers, the streams' (Job 20.17).

ואמתאל דלך פאן צאר תחת אלחרף אלמדכור סוא אלמלכין
אלמדכורין אשתד אליוד ולם יתבת שרט אלאוֹיה כקו אולי
תערוצי יאתרי בנו ומי גוי גדול ואמתאל דלך ויסתתני עלי דלך
בלפצה ואחדה

#### II.S.2.10.

אלכאסרה אלתאמנה חרפין מתראדפין כל בֵאַין או כאפין תראדפא אלואחד בעד אלאכר מן דון בקיה אלחרוף אעני בֹגֹד כׄפֹת וכאן תחת אלאול מנהמא שוא כסר שרט אלאוֹיה מתל ויהי בבואה ותתפשיהו בבגדו והלא ככרכמיש אלי גיר דלך פאן כאן תחת אלאול מנהמא עוֹין אלשוא מלך תבת שרט אלאוֹיה כקו והוא אשה בבתוליה יקח אזלו בבהילו לירושלם ואמחאלהמא

### II.S.2.11.

110

אלכאסרה אלתאסעה בי ופי אלכלאם פיהא כאלכלאם פי אלכאסרה אלתי קבלהא מן גיר כלף והו אן כל בי ובעדה פי אלכאסרה אלתי קבלהא מן גיר כלף והו אן כל בי ובעדה פי אדא כאן תחת אלבי שוא כסר שרט אלאוֹיה כקוֹ ואכבדה בפרעה אשר שמתי (S20:5r) בפיך ומא מאתלהמא פאן צאר עוֹץ

אלשוא מלך תבת שרט אלאווה כקו אל ירא בפלגות נהרי

#### II.S.2.12.

Take note that seven cases of kaf after יַּיְהִי are the subject of disagreement, some pronounce them with dagesh and others pronounce them with rafe, namely יַּיְהִי כְּשְׁמֹעֵ אֲּדֹנְיִי 'when his master heard' (Gen. 39.19), יַּיְהִי בְּשְׁמְעֹ 'and when he heard' (Gen. 39.15), יַּיְהִי בְּרְאוֹת 'and when he saw' (Jud. 11.35), יַּיְהִי בְּרְאוֹת 'and when (the king) saw' (Esther 5.2), יַּיְהִי בְּמְלְבוֹ 'and when they brought (them) out' (Gen. 18.17), יַּיְהִי בְמְלְבוֹ 'when he became king' (1 Kings 15.29), יַּיְהִי בַּאֲשֶׁר־תַּׁמוּ 'and when they perished' (Deut. 2.16).² The reader makes a choice: if he wants, he strengthens them (with dagesh), and if he wants, he pronounces them with rafe.

#### II.S.2.13.

Take note that the criterion of the (rule of) the אֹוֹיהׁ letters and the בֹּגֹדֹכֹפֿת letters should be based on pronunciation and not on writing. For example in יַרָּא בָּלֶק 'and Balak saw' (Num. 22.2) the bet is pronounced with dagesh, because the last letter heard when you read יַנְיִרְא בַּדֵי עָצֵי שָׁטֵים is resh. An opposite case is יְנִייְרא יִמִי שָׁטִים 'and you will make poles of acacia wood' (Exod. 25.23). The last letter heard when you read the word יְנִשְשִׁיתְ is 'alef or he, and therefore the bet of בַּדֵי is pronounced rafe. This is the principle throughout the reading of Scripture.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> The fuller citation וְיְהִי כַּאֲשֶׁר־תַּׁמוּ as opposed to simply וַיְהִי כַּאֲשֶׁר in the text of *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> is given in *Kitāb al-Khilaf* (ed. Lipschütz, 1965, 19).

#### II.S.2.12.

ואעלם אן סבעה כאפאת בעד ויהי הי כלף בעץ ידגשהא ובעץ

ירפיהא והי כשמוע כשמעו כראותו כראות כהוציאם כמלכו

כאשר אלקאר מכייר אן <שא> ישד ואן שא ירפי

### II.S.2.13.

ואעלם אן אלמעול פי אלאויה ובגד כפת עלי אללפט לא עלי אללפט לא עלי אלכט מתל וירא בלק גא אלבי מדגוש לאן אכר חרף סמע מנך פי וירא אלריש ובעכסה ועשית בדי עצי אכר חרף סמע מנך פי ועשית אמא אלף ואמא הי פלדלך גא אלבי מרפי מן בֿדי ועלי הדה אלסירה תסיר פי אלמקרא כלה

S20 omitted S5:9r [¹אש 118

# II.S.3.0.

# (TAV)

# II.S.3.0.

ואעלם אן אלתיו ידגש פי תלתה ומואצע זאידא ען סאיר אלתְוַאת מדגושה והי וישימיה תל עולם שממה וב'תיו וגנזכיו וגבריא אלך תלתהון ואעלם אן כל תיו פי לשון בתים מא סוא ובתיו וגנזכיו הו כלף ומן אראד אן יכרגה בדגש אלתיו אלמעהוד אכרגה ומן אראד יכרגה <בתקל> (S20:5v) עיו ובתיו אכרגה בשרט אנה אדא כאן פי אללפטה כאדם ולחן וליס בינהמא חרף

S20 במתל S25:2r במתל 128 S25:2r omitted [אַן 127

#### II.S.4.0.

### SECTION CONCERNING THE VOWELS

#### II.S.4.1.

What is to be said concerning the vowels is manifest and clear, and not obscure, because it is through them that the purpose of a speaker is understood, and without them speech would be nonsense. A letter can be without a vowel, but a vowel cannot be without a letter.

#### II.S.4.2.

The total number of vowels is seven: אָ אָ אָ אָ אָ אָ אָ א and אַ From within these seven vowels the letters א, ה, ו, and ' are pronounced. From qames, pataḥ and segol³ ʾalef and he are pronounced, as in קָּשֶׁה and עַּמֶּיךְ עָבֶּדֶיךְ If the he (in קּשֶׁה ) were elided, the segol (by itself) would indicate its existence, just as the qames in שָׁבֶּדִיךְ and שְׁבֶּדִיךְ indicates the existence of ʾalef or he in full orthography. Likewise אָמֵר and יְבַר the pataḥ indicates the existence of ʾalef. Ḥolem⁴ indicates the existence of vav, as in שִׁמֵּר וֹנִבֶּר and hireq⁶ indicate the existence of yod, as in שִׁיבִי since the yod is frequently written defectively but these two vowels indicate its existence.

 $<sup>^3</sup>$  Literally: the three (points). |  $^4$  Literally: the point above. |  $^5$  Literally: the two points. |  $^6$  Literally: the point below.

135

### II.S.4.0.

# פצל פי אלכלאם פי אלמלוך (S8:2v)

II.S.4.1.

אלכלאם פי אלמלוך טאהר גָלי גִיר כפי לאן בהא יפהם ען אלכלאם פי אלמלוך טאהר גלי גיר כפי לאן בהא יפהם ען אלמתכלם גרצה ולולאהא לכאן אלכלאם עבתא (S15:3r) פחרף קד יכון בגיר מלך ומלך לא יכון בגיר חרף

II.S.4.2.

וגמיע אלמלוך סבעה והם אָ אַ אָ אָ אָ אָ אַ אינכרג מן צׄמן הדה אלסבעה חרוף אלאוֹיה יכרג ען אלקמץ ואלפתח ואלתלאתה אלף והא והי מתל עבדיך <עמיך> קְשֶׁה לו חדף אלהא לכאן אלג קד דלת עליה כמא דלת אלקמץ פי <עמך ושמך ועַבְּדֶּיך פי אלמלא עלי אלף או הא> וכדלך שָׁמַר וְזָבַּר קד דלת אלפתחה עלי אלף או הא> וכדלך שָׁמַר וְזָבַר קד דלת אלפתחה עלי אלף <ואלנקטה מן פוק תדל עלי ואו מתל זוֹבֵר שוֹמֵר> ומא מאתלהמא ואלנקטתין <ואלנקטה מן אספל> תדל עלי יוֹד מתל <עיני> לאן קד יגי אליוד פי כתיר מן אלמואצע חסר והדין אל

 $Qibbu s^7$  and  $shureq^8$  indicate the existence of vav as in קומוּ. So what is pronounced from within the seven vowels are the letters s, s, s, s, and s.

 $<sup>^7</sup>$  Literally: the arrowhead. |  $^8$  Literally: the point in the heart of the vav.

II.S.4.2. 221

אלמלכין ידלאן עליה <ואלזָג ואלנקטה פי קלב אלואו (S15:3v) ידלאן עלי אלואו מתל קומו> פצאר אלכארג מן צׄמן אלמלוך אלסבעה אֹהוֹי

S15 omitted S18:7r [קומו] 143... 142

### II.S.5.0.

### SECTION CONCERNING THE SHEWA

#### II.S.5.1.

The shewa is to be classified into two categories: quiescent and mobile. The distinctive feature of the quiescent shewa is that it makes quiescent the letter under which it is present and puts it in the group (of letters) that precedes it, as in ישראל 'Israel', יחדיהו 'Jehdeiah', יחדיהו 'Zimri', למשעי 'for cleansing' (Ezek. 16.4), יוסלי ונסבי 'my graven image and my molten image' (Isa. 48.5). So the letter under which it is present has become quiescent, and has been separated from what follows it and conjoined to what is before it. It is also distinctive of its nature that it divides a word into (units that have) the status of words. This is because every letter at the end of word that is without a vowel and quiescent becomes the stopping point of the word and its place of division, like the tav in בֵּרֵאשִׁית 'in the beginning' and like the resh in אור 'light'. Likewise (a quiescent letter) in the middle (of a word) has the status of a stopping point, as in הֶמְצַפִּנְפֵים 'those who chirp' (Isa. 8.19), תְּרֶבֶּבְנָה 'they (fpl.) ride', הָשֶׁלֶחְנָה 'they (fpl.) send'. Each one of these words has the status of three words on account of the quiescent shewa. If it were absent, such a division would not be correct.

#### II.S.5.2.

The distinctive feature of the mobile (*shewa*) is that when it is under a letter, the letter is not static or at rest, as, for example, the *zayin* in יְבוֹר and the *shin* in שָמוֹר, and similar cases. Just as a quiescent letter groups with what comes before it, a mobile letter groups with what is after it, the opposite (of what is the

II.S.5.1.

אלשוא ינקסם קסמין סאכן ומתחרך עלאמה אלסאכן אנה יסכן אלשוא ינקסם קסמין סאכן ומתחרך עלאמה אלסאכן אנה יסכן אלחרף אלדי הוא תחתה ויגעלה פי חזב מא תקדמה נחו יִשְּרָאֵל יחדיהו זמרי למשעי ופסלי ונסכי פצאר אלחרף אלדי תחתה סאכנא ואנפצל ממא בעדה ואנטאף אלי מא קבלה ומן עלאמתה איצא אנה יקסם אלכלמה מתאבה כלם לאן כל חרף הו פי אכר כלמה אדא ערי מן מלך כאן סאכן לאנה יציר מחט אלכלמה ומקטעהא נחו אלתאו מן בראשית ונחו אלריש פי אור וכדלך חכמה פי אלוסט יציר מחט עלי וגה המצפצפים תרכבנה תשלחנה צאר (S15:4r) כל כלמה מן האולאי מתאבה ג כלם לאגל אלשוא אלסאכן ולו אנעדם לם תצח אלקסמה

155

II.S.5.2.

עלאמה אלמתחרך הו אנה אדא כאן תחת חרף לא יסתקר דלך אלחרף ולא יסכן נחו אלזאי מן זכור ואלשין מן שמור ואמתאלהמא וכמא צאר אלסאכן מתחייז אלי מא קבלה כדא צאר אלמתחרך מתחייז אלי מא בעדה באלעכס מן אלסאכן צאר אלמתחרך מתחייז אלי מא בעדה באלעכס מן אלסאכן

case) with a quiescent letter, as in מֵלְכְּבֶּם 'your (pl.) king', in which the *lamed* is quiescent with a quiescent *shewa* and groups with the *mem*, whereas the *kaf* is mobile with a mobile *shewa* and groups with the next *kaf*. The same applies to וַיִּשְׁבְּבוּ 'and they lay down', וַיִּקְבָּרוֹ, 'and they buried', and similar cases.

#### II.S.5.3.

If there is doubt in some cases as to whether the *shewa* is quiescent or mobile, the endowing of heaviness to the letter before the letter with the *shewa* indicates that it is mobile. This applies to מָם at the beginning of words. When *shewa* is under the *mem* and *pataḥ* is under the *he* and it (i.e. the *pataḥ*) is made heavy, then the *shewa* is mobile.

#### II.S.5.4.

The mobility of the *shewa* can also be ascertained by the number of letters of the word. If there are five letters, then the *shewa* is mobile, as in בְּמְחֵבֶּה 'are (you) jealous?' (Num. 11.29), הַמְחַבֵּה 'the one who waits' (Dan. 12.12), הַמְשַבֵּת 'one that cheers' (Jud. 9.13), הַמְדַבֵּר 'the one that speaks' (Gen. 45.12, etc.), and similar cases, except for one word, namely מַדָּיִּע בַּא־הַמְשַׁבְּע הַזֶּה 'why did this madman come' (2 Kings 9.11). The number of letters is five but the *shewa* is not mobile. The reason for this is that the *he* has not been made heavy. If words consist of more than five letters and *he* and *mem* are at their beginning, the *shewa* in them is sometimes quiescent and sometimes mobile. The rule concerning this is that if the accent is on the fifth letter, or one after this, then the *shewa* is quiescent, such as 'the ones

מתל מַלְכְּכֶם אלדי אללמד סאכן באלשוא אלסאכן ואנחאז אלי אלכף אלמים ואלכף תחרך באלשוא אלמתחרך ואנחאז אלי אלכף אלאכר ונחו וישכבו ויקברו ואמתאל דלד

# II.S.5.3.

ואדא אשתכל אלשוא פי בעל אלמואצע הל הוא סאכן או מתחרך פאלתתקיל פי אלחרף אלדי קבל חרף אלשוא ידל עלי אנה ( $^{(S15:4v)}$  מתחרך מן דלך <הַמְ> פי אואיל אלכלאם אדא כאן תחת אלמם שוא ותחת אלהא פתחה והו מתקל פאן אלשוא מתחרד

# II.S.5.4.

יעתבר איצא תחריך אלשוא בעדד חרוף אלכלמה אן כאנת כמסה חרוף פאלשוא מתחרך מתל המקנא המחכה הַמְשַמֵח כמסה חרוף פאלשוא מתחרך מתל המקנא המחכה הַמְשַמֵח המדבר ונחוהם אלא כלמה ואחדה והי מדוע <בא> המשגע הזה אלעדד כמסה חרוף ולם יתחרך אלשוא ואלסבב פי דלך אן אלהא גיר מתקל פאן כאן מן אלכלאם אלתי הי אזיד מן כמסה חרוף ואלהמ הא ואלמים פי אולהא פאלשוא פיהא תארה סאכן ותארה מתחרך פאלשרט פי דלך הוא אן כאן אללחן עלי אלחרף אלכאמס (S9:2r) ומא זאד כאן אלשוא סאכן מתל

S15 omitted [בא 170 S15 מָמָ S18:8r S7:6v הָמָ 165

165

**7**0

--

speaking' (Exod. 6.27, etc.), הָמְאָרֶרֶים (Num. 5.19) 'those that curse' (Num. 5.22, etc.), הְמְצַפְּצְפֶּים (those who chirp' (Isa. 8.19), apart from the exceptions (to this rule) הַמְבַקְשָׁים (Exod. 4.19) 'those who seek', הַמְצֹרְעִים 'the lepers' (2 Kings 7.8), and similar cases.

#### II.S.5.5.

The shewa on successive identical letters in the middle of a word can also give rise to uncertainty, when shewa is on the first of the two, as to whether this is mobile or quiescent. Consideration should be made as to whether there is heaviness in (the vowel of) the letter before them (i.e. the two successive letters). If this occurs, either through a ga'ya, or an accent or the lengthening of a vowel, then the shewa is mobile, as in ובַווּל אַת־בּווויהֶם 'they will plunder those who plundered them' (Ezek. 39.10), ושללו 'they will despoil those who despoiled them' (Ezek. 39.10), ילְלְמְדֶם סֵפֶר 'and to teach them the writing' (Dan. 1.4), and similar cases, except for six cases, in which heaviness occurs (on the vowel of the preceding letter) but the *shewa* is not mobile, namely אַז יִקראָנְנִי וּלֹא אָעֵנָה יְשַׁחַרְנְנִי וְלֹא יִמְצַאָנְנִי 'Then they will call upon me, but I will not answer; they will seek me diligently but will not find me' (Prov. 1.28), בַּצַר לָהֵם יִשַּׁחַרֶנִנִי 'and in their distress they seek me' (Hos. 5.15), אַנָּר אַהָב וֹמְשֶׁחֵרִי ימצאַנגי 'I love those who love me, and those who seek me diligently find me' (Prov. 8.17), . יבֶּהְ תוֹלָה יַבְּבְּדָנְגִי 'He who brings thanksgiving as his sacrifice honours me' (Psa. 50.23).

המדברים המאררים המצפצפים אלא שואד המבקשים המצורעים ונחוהמא

II.S.5.5.

וקד ילבס אלשוא פי אלחרפין אלמתראדפין פי וסט אלכלמה וקד ילבס אלשוא פי אלחרפין אלמתראדפין פי וסט אלכלמה אדא כאן תחת אלאול מנהמא שוא אהו מתחרך אם סאכן פליעתבר באלתתקיל פי אלחרף אלדי קבלהמא אן כאן האצל> או בגעיה או בטעם או אסתיפא מלך פאלשוא מתחרך מתל ובְּזְזוֹ אֶת בּוֹזְזֵיהֶם וְשָלְלוּ אֶת שׁוֹלְלֵיהֶם וּלְלַמְּדָם סֵּפֶּר ואמתאל דלך מא סוי סת מואצֹע פאן אלתתקיל חאצל מא תחרך אלשוא והם אז יִקְרָאוּנְנִי וְלֹא אַעֲנֶהֿ יְשַׁחֲרוּנְנִי וְלֹא וֹמֹא תחרך אלשוא והם אז יִקְרָאוּנְנִי וְלֹא אַעֲנֶהֿ יְשַׁחֲרוּנְנִי וְלֹא (\$9:2v) ימצאונני בצר להם ישחרונני אני אוהבי אהב ומשחרי

ימצאונני זובח תודה יכבדנני:

#### II.S.5.6.

Take note that a mobile *shewa* never occurs on a second letter (of a word) that has a silent (following letter), because it (this second letter) is mobile due to the mobility of the first letter with *shewa*. A (*shewa* on) the third letter after (an initial mobile) *shewa* may be quiescent or mobile, as in לְיִשְּרְאֵל 'to Israel', בְּיִרְמְיָהוּ 'against Jeremiah' (Jer. 29.27, etc.), לְיִשְׁבְּלְשָׁה 'to Joshbekashah' (1 Chron 25.24).

#### II.S.5.7.

Take note that when a letter has a vowel under it, the letter is mobile and quiescence occurs in the following (letter), for example in קבר and קבר quiescence occurs on the 'alef that is pronounced from within the *qames* and the *pataḥ*.

#### II.S.5.6.

ואעלם אן אלשוא אלמתחרך לא יקע פי אלחרף אלתאני לה סכון בתה לאנה יתחרך לאגל חרכת אלאול באלשוא ואלתאלת ללשוא קד יכון סאכן וקד יכון מתחרך מתל לישראל בירמיה לישבקשה

#### II.S.5.7.

190

אלחרף אדא כאן תחתה מלך כאן דלך (S12:1r) אלחרף מתחרך ואלסכון קד יקע פי אלתאני מתל שָׁמַר קְבַר אלסכון יקע פי אלאלף אלכארג מן אלקאמצה ואלפאתחה:

### II.S.6.0.

The (discussion of the) mobile *shewa* should be divided into various subsections.

#### II.S.6.1. The First Subsection

#### II.S.6.1.1.

This concerns the influence that it undergoes in connection with the letters א, ה, ח and ע. When these four letters are preceded by a letter that is not one of them and under this letter there is shewa, this shewa is pronounced as a short (vowel) with the pronunciation of the vowel that is under the four letters, unless it is appropriate for ga'ya to be combined with it. If this may appropriately be combined with it, it is pronounced with the pronunciation of the vowel equal (in length), as in מְּאֶם־מְּהֶלְהַ 'and if there remains' (Exod. 29.34), וְאֶם־הָּבֶּיָה 'and if thus' (Num. 11.15), וְאֶם־הָּבֶיִה 'and its surrounding pasture lands' (1 Chron 6.40, etc.), וְאֶם־הָּבֶיִה 'and his sons' (Gen. 9.1, etc.). This is a sample of cases with 'alef.

#### II.S.6.1.2.

He: When shewa is before he, the shewa is pronounced (with the same pronunciation) as the pointing of the he, for example in וְהִיָּה the vav is pronounced with a short qames and in וְהִיָּה the shewa is pronounced with long qames on account of the ga'ya.

#### II.S.6.1.3.

Heth: וְחֵשֶׁב אֲפַּדְּתוֹ 'and the skilfully woven band' (Exod. 28.8, etc.), יְחֵלֶה הֶּלֶה יְמוֹלֶה הַיָּא 'and the sword will rage' (Hos. 11.6), בֶּי רְחוֹקְה־הָיא 'because it is far' (Jdg 18.28).

## II.S.6.0.

# אלשוא אלמתחרך הו אלמפתן באלפנון

# אלפן אלאול II.S.6.1. 1

#### II.S.6.1.1.

הו מא יחצל לה מן אלתאתיר פי ארבע חרוף אֹהֹחֹעֹ פאן הדה אלארבע חרוף אדא כאן קבל אחדהא חרף מן סואהא תחתה שוא כרג דלך אלשוא בכרוג אלמלך אלדי תחת אלארבעה חרוף (S12:1v) מכפפא אלא אן כאן יחסן מעה דכול אלגעיה פאן חסן מעה דכולהא כרג בכרוג אלמלך סוא נחו ואם יותר ואם ככה ואת מגרשיה ואת בניו הדא נמודג פי אלאלף

### II.S.6.1.2.

אלהא אדא כאן אלשוא קבל אלהא כרג אלשוא בנקט אלהא נחו והיה כרג אלואו בקאמצה כפיפה והיה כרג אלשוא בקאמצה תקילה לאגל אלגעיה

#### II.S.6.1.3.

אלחֵית וחשב אפדתו וחלה חרב כי רחוקה היא 🛚

#### II.S.6.1.4.

`Ayin: בְּרִוּדְּ יְהוָה לְּעוֹלָם 'blessed be the Lord for ever' (Psa. 89.53), בְּרִוּדְ יִהוָה לְּעוֹלָם 'may his name be for ever' (Psa. 72.17), בְּעֵינֵי אֱלֹהִים 'in the eyes of God' (Prov. 3.4), וְאִם בּעֵינֵילֶם 'and if it is bad in your eyes' (Josh. 24.15).

#### II.S.6.1.5.

Now this rule is applied to *shewa* with the four letters when the *shewa* is under a letter that is not one of these four. If it is one of the four letters, the rule does not apply, as in יִמְחֲאוּ־בֶּךְ 'let them clap their hands' (Psa. 98.8, etc.), אֱלְהַהוֹן דִי 'the God of' (Dan. 3.28, etc.).

#### II.S.6.1.6.

Take note that when *shewa* occurs under *vav* before a letter of (the verbal prefixes) א, י, גו or ה, it is more suitable (to express) the future than the past. When instead of the *shewa* a vowel appears under the *vav*, it is more suitable (to express) the past than the future tense, as in וְּאֶקֶה עָּדִי וְאֶּתְה 'and I decorated you with ornaments and I gave' (Ezek. 16.11), וְאֶקֶה בַּבֶּקֶר 'and I rose in the morning' (1 Kings 3.21). If a *shewa* had occurred in place of these *qameṣ* vowels, the verb would have been future. This is one of the functions of the *shewa*.

#### II.S.6.2. The Second Subsection

#### II.S.6.2.1.

When *shewa* comes before *yod*, the *shewa* is always pronounced as *ḥireq*, irrespective as to what pointing the *yod* has, as in בְּיִר-אָשֶּׁה 'for into the hand of woman' (Jud. 4.9), בְּיִר-אָשֶּׁה 'on the day he consecrated' (Lev. 7.35), לְיַבְּשֶׁה 'into dry land' (Psa. 66.6), לְיֹרָכֵם 'of Joram' (2 Kings 8.16), and similar cases.

#### II.S.6.1.4.

אלעין ברוך יוי לעולם יהי שמו לעולם בעיני אלהים ואם רע

# בעיניכם

#### II.S.6.1.5.

אלאן הדא אלשרט לאזם פי אלשוא מע אלארבעה חרוף מתי כאן אלשוא תחת חרף מן סוי אלארבעה פאנה אן כאן מן אלארבעה בטל הדא אלשרט נחו ימחאו כף אלההום די

# II.S.6.1.6.

ואעלם אן אדא גָאת אלשוא תחת ואו קבל (S12:2r) חרף אינת נאעלם אן אדא גָאת אלשוא מון אלמאצי ואדא גָא תחת אלואו כאנת באלאסתקבאל אחק מן אלמאן אלמסתקבל עוץ אלשוא מלך כאן באלמאצי אחק מן אלזמאן אלמסתקבל נחו ואעדך עדי ואתנה ואקום בבקר ולו גָאת אלשוא מוצע הדה

אלקואמץ כאן אלפעל מסתקבל והדה הו מן פואיד אלשוא

# וו.s.6.2. אלפן אלתאני

#### II.S.6.2.1.

215

אלשוא אדא כאן קבל יוד כרג אלשוא אבדא בנקטה מן אספל ולא יעתבר בנקט אליוד אישיהו מתל כי ביד אשה ביום הקריב ליבשה ליורם ונחו דלד

#### II.S.6.2.2.

Take note that when *shewa* occurs before *yod*, it generally indicates the indefinite, whereas a vowel before it indicates the definite, as in בְּיִוֹם זְבְחֲבֶם 'on the day of your sacrifice' (Lev. 19.6), (which is) indefinite, and בַּיִּוֹם הַהְוֹא בֶּבֶּם 'on that day, a vineyard' (Isa. 27.2), (which is) definite, and so forth.

#### II.S.6.3. The Third Subsection

#### II.S.6.3.1.

The remainder of the primary letters of Hebrew are seventeen, and to these should be added yod, so they come to eighteen. When shewa is under one of these eighteen at the beginning of a word, or in the middle of a word, where it has the same status (as one at) the beginning (of a word), the shewa is pronounced as a short pataḥ when it is not accompanied by a ga'ya and as a long pataḥ when it is accompanied by a ga'ya, as in בֵּרְב־עֵּם 'in a multitude of people' (Prov. 14.28), גַרְשְׁתִּיכֶּם 'your evictions' (Ezek. 45.9), יְרָבִי 'his ways', יְרָבּי 'in a the head of Oreb' (Jud. 7.25), יְרָבִּי 'iremember, oh Lord' (Psa. 132.1), יִרְאוּ אֶת־יִהֹוֶה 'unclean of name' (Ezek. 22.5), יִרְאוּ אֶת־יִהֹוֶה 'fear the Lord' (Jos. 24.14), and other cases with these eighteen letters.

#### II.S.6.3.2.

Take note that these eighteen are (pronounced as if) pointed with *pataḥ*, but it is a feature of this *pataḥ* that it is only pronounced short. There is no way of (representing) its shortness other than by combining it with *shewa*. Since, however, the *shewa* according to their principles does not combine with a vowel under these eighteen letters, they have marked the *shewa* by itself. They could not have written the

#### II.S.6.2.2.

יואעלם אן אלשוא אדא כאן קבל אליוד פי אכתר אלמואצֿע דלת עלי אלמנכר ואלמלך קבלה ידל עלי אלמיודע מתל ביום זבחכם מנכר ביום ההוא כרם מיודע ונחו דלך

# וו.s.6.3. אלפן אלתאלת

# II.S.6.3.1.

אלבאקי מן (S12:2v) חרוף אלעבראני אלאצול סבעה עשר ותרד אלבאקי מן (S12:2v) חרוף אלעבראני אלאצול סבעה עשר אחד אליהא אליוד תציר תמאניה עשר פי אול אלכלאם או פי וסט אלכלאם הדה אלתמאניה עשר פי אול אלכלאם או פי וסט אלכלאם בחית יגרי מגרי אלאבתדא כרג אלשוא בפאתחה כפיפה אדא לם יכן מעה געיה ובפאתחה תקילה אדא כאן מעה געיה מתל ברב עם גרושותיכם דרכיו וראש ערב זכר יוי טְמאת השם יראו במ את יוי אלי גיר דלד מו הדה אלתמאניה עשר חרפא

#### II.S.6.3.2.

ואעלם אן הדא אלתמאניה עשר נקטהא הי אלפאתחה ומן חכם הדה אלפאתחה אלמדכורה לא ינטק בהא אלא כפיפה ולא וגָה לכפתהא אלא כון אלשוא מעהא ולמא לם יכן אלשוא פי אצולהם יגִתמע מע מלך תחת הדה אלתמאניה עשר חרף גִעלו אלשוא פקט (S12:3r) ולם ימכנהם אן יגעלו אלפאתחה וחדהא

pataḥ by itself, since it would have been pronounced with its full length. I have discussed this subject at length in *The Guide* for the Reader, where you will find the matter explained clearly.

#### II.S.6.4. The Fourth Subsection

## II.S.6.5. The Fifth Subsection

A letter following a mobile *shewa* is always *rafe*, as in בְּבֹאָם 'when they enter' (Exod. 28.43, etc.), בְּבָלִּים, 'in every corner' (cf. 2 Chron. 28.24), בְּבַלְּוֹת 'on finishing' (Deut. 31.24, etc.), and similar cases. The reason for this is that the *shewa*, since it wishes to have movement and speed, requires the lightness of the letter after it, because *dagesh* introduces a kind of heaviness in the letter.

לאנהא תגִי מסתופאה וקד אסתקצית אלכלאם פי הדא אלמוצע פי הדאיה אלקאר עלי מא אנת תגדה הנאד מבינא

# אלפן אלראבע II.S.6.4.

אלשוא לא יגתמע לא מע לחן ולא מע כאדם פי חרף ואחד מעא בתה לאן אלטעם לא יגתמע מע שוא סאכן מן חית אלמנאקצה לאן אלטעם יתחרך בה אלחרף ואלשוא אלסאכן יסכן אלחרף פכאן יגב אן יכון אלחרף סאכן באלשוא מתחרך באלטעם פי חאלה ואחדה והדא פאסד ולאן אלשוא אלמתחרך יחרך אלחרף חרכה לא תבאת פיהא כאלבא מן בראשית ואלזאי מן זכור ואללחן יתחרך בה אלחרף מוצעה וינגם נגמאת כתירה מתל וימהרו וישכימו פלא יגתמע חרכה אלשוא לסרעה אלשוא פי אלחרכה

# וו.s.6.5. אלפן אלכאמס

אלשוא אלמתחרך לא יכון אלחרף אלתאני מנה אבדא אלא רפי אלשוא אלמתחרך לא יכון אלחרף אלתאני מנה אבדא אלא רפי 250 מתל בבואם בכל פנות ככלות ונחו דלך ואלוגה פי דלך אן אלשוא למא אראד אלתחרך ואלסרעה אחתאג אלי כפה אלחרף אלדי בעדה לאן אלדגש הו תקל פי אלחרף עלי וגה

#### II.S.6.6. The Sixth Subsection

#### II.S.6.6.1.

A mobile *shewa* does not combine with a vowel on any of the Hebrew letters except the four letters א, ה, ה and y, for example 'I', אַנִי 'I', אָנִי 'not he?', חֲבָה עֵל־הָעֶיר 'and encamp against the city' (2 Sam. 12.28), 'עֵלוּ 'go up!', and similar cases. If one sees this on other letters in some codices, this is because the scribe inteneded thereby to remove uncertainty, for example מֵּדְמִיהוֹן 'before', מֵּדְמִיהוֹן 'before them', מְּשְׁבָּוֹ אוֹתָה 'drag her!' (Ezek. 32.20), 'מְדְמִיהוֹן 'and destroy!' (Jer. 49.28). It is not, however, the opinion of all (that this practice is permissible). So you see that everybody combines *shewa* with a vowel under the four letters but only a few combine a vowel with *shewa* under the other eighteen letters, there being no consensus as to whether this (practice) be erroneous or not.

#### II.S.6.6.2.

Take note that if one wishes to remove a vowel from one of the four letters  $\aleph$ ,  $\sqcap$ ,  $\sqcap$  or  $\mathcal{V}$ , and pronounce the *shewa*, that would be permissible. It is not permissible, however, to mark the vowel by itself, since a vowel by itself would be pronounced with its full length. So, understand this!

# אלפן אלסאדס II.S.6.6.

II.S.6.6.1.

אלשוא אלמתחרך לא יגתמע מע מלך פי חרף מן חרוף אלשוא אלמתחרך לא יגתמע מע מלך פי חרף מן חרוף בילא הוא מעבראני אלא פי ארבעה חרוף אֹהֹחֹעׁ מתל < בְּנִי הֲלֹא הוא וְחַנְּה על העיר עֲלוּ ונחוּ דלך ואן ראי מע סוי האולי אלארבעה פי בעין אלמצאחף פאלגרין בה מן כאתבה> לירפע <אלאשכאל מתל קַדְם קַדְמִיהוֹן מֲשְׁכוּ אוֹתָה ושֲדדוּ> <וליס הדא ראי אלכל> (S12:4r) ולדלך תרי אלכל יגמעו אלשוא מע אלמלך תחת אלכל> אלארבעה חרוף ומא סואהא מן בקיה אלחרוף אלאקל יגמע אלמלך מע אלשוא פי אלמגלטאת ופי גיר מגלט מן אלתמאניה עשר לא יגמע

II.S.6.6.2.

ואעלם אן לו אראדו אן יחדפו מן אלארבעה חרוף אהחֹע אלמלך ויסמע אלשוא לגאז דלך ולא יגוז אן יגעלו אלמלך וחדה

265 מן חית אן אלמלך וחדה יסתופא פאפהמה

פני יהוָה הלא היא [ ] עליו ונחו דלך ואן S20:8r פני יהוָה הלא היא [ ] עליו ונחו דלך ואן S20:8r באני... 257 באי מא סוי האולי אלארבעה פי בעץ אלמואצע פאלגרץ בה מן כאתבה S20:8r אלאשכאל... S20:8r אלאשכאל לירפע ליערף S20:8r אלאשכאל מתל קדם קדמֵיהוֹן משׁכו אותה S12 [ אלכלי S13:3v [ אלכלי S12 אלכלי באר ראי ללכל S13:3v [ אלכלי אור ראי ללכל

#### II.S.6.7. The Seventh Subsection

When a *shewa* is combined with a vowel under a letter, the vowel is prevented from being given its full length, as in חֲבֶּם 'Ḥorem and Betanath' (Josh. 19.38), 'בֵּית־שָּׁבֵּה 'also every sickness' (Deut. 28.61). Take note that the maintenance of the mobility of the *shewa* is more important than the maintenance of the full length because if they did not need to shorten the vowel and (read it) quickly, they would not have marked *shewa* with it.

## II.S.6.8. The Eighth Subsection

*Shewa* is combined with only three vowels. These are *qameṣ*, *pataḥ* and *segol*. This is because these three may be read with pause and also with speed.

## II.S.6.9. The Ninth Subsection

When *shewa* is at the beginning of a word, it is always mobile, as in לְּעֵּת־יַוֹּם 'at the time of (each) day' (1 Chron. 12.23), דְּבַר־מֵי 'the word of whom will stand' (Jer. 44.28), יָקוֹם הַיִּוֹם 'in the heat of the day' (Gen. 18.1), and similar cases. This is because it is not permissible to begin (a word) with a quiescent letter. You will find the issues concerning this aspect explained in *The Guide for the Reader*. God knows best.

#### II.S.6.10. The Tenth Subsection

A mobile *shewa* is followed by quiescence in the third letter after it, or one greater (in number than the third), as in, לְיָשְבְּלְּשָׁה 'to Joshbekashah' (1 Chron 25.24), לְיָקְמֶעֵם 'to Jokmeam' (1 Kings 4.12), and the like, and as in cases in which

# אלפן אלסאבע II.S.6.7.

אלשוא אדא אגתמע מע מלך תחת חרף מנע אלמלך מן אן יסתופי חטה מן אלתקל מתל חרם ובית ענת גם כל חלי ואעלם אן תבות חרכה אלשוא אולי מן תבות אסתיפא אלמלך לאן (S12:4v) לו לם יחתאגו אלי כטף אלמלך וסרעתה לם יגעלו מעה

אלשוא

## וו.s.6.8. אלפן אלתאמן

לא יגמע אלשוא אלא מע תלתה מלוך פקט והי אלקאמצה ואלפאתחה ואלסגלה לאן הדה אלתלתה יצח פיהא אלתוקף ואלסרטה:

אלפן אלתאסע II.S.6.9.

אלשוא אדא כאן פי אול אלכלאם יכון אבדא מתחרך מתל לעת יום דבר מי יקום <כְחוֹם היום> ונחו דלך לאן לא יצח אלאבתדי בסאכן ואנת תגָד אלכלאם פי הדא אלפן משרוחא פי הדאיה

2 אלקאר ואללה אעלם

# אלפן אלעאשר II.S.6.10.

אלשוא אלמתחרך יכון בעדה סכון פי אלחרף אלתאלת ומא

זאד נחו לישבקשה ליקמעם ואמתאלהמא ממא אלסכון פי

S12 במסדך S13:4v במסדך 278

275

270

the quiescence is in the third letter and also in what is beyond the third letter, such as אֱלֹהִים 'God' and בְּרוֹשִׁים 'cypresses'.

#### ILS.6.11. The Eleventh Subsection

A mobile *shewa* does not come next to a (mobile) *shewa* either at the beginning of a word, or in the middle of it, or at its end. This is because a word is mobile (with a vowel) and what attaches to this mobile component when it begins with (a mobile) *shewa* is of a lesser degree of mobility. A quiescent letter may follow these two. Therefore two mobile (*shewas*) are not combined together, in the way that two quiescent ones can combine.

#### II.S.6.12. The Twelfth Subsection

Two quiescent *shewas* are not combined except at the end of a word, as in מָּשֶׁבְּ 'and he captured' (Num. 21.1), יְרָתְצְּתָּוֹ 'and you will wash and anoint yourself' (Ruth 3.3). Take note that when *shewa* under *shin* and *ṣade* is quiescent and *bet* and *tav* remain after it, they must obligatorily be made quiescent, because they do not have a letter next to them to which they could move towards.

## II.S.6.13. The Thirteenth Subsection

It is not possible to have a succession of two adjacent *shewas* the first of which is mobile and the second quiescent. Rather the first must be quiescent and the second mobile. Take note that *shewa* may be construed as a successive sequence (of two) even though only one is written, as in מִּזְלֵּים 'from crying' (1 Sam. 7.8), 'from crying' (2 Sam. 7.8), 'קֹבְּחִים 'sacrificing', מְמִלְּיִם 'playing the pipe' (1 Kings 1.40, etc.), 'קֹבְּחִים 'from being king' (1 Sam. 8.7, etc.), 'תַּבְּמִוֹת (2 Sam. 3.33). The reason for this is that the letter is pronounced as two letters. This is the custom of Hebrew,

290

295

300

אלתאלת ומא זאד עלי אלתאלת מתל אלהים (S12:5r) ברושים

## אלפן אלחאדי עשר II.S.6.11. 285

שוא מתחרך לא יגָאור שוא לא פי אול אלכלאם ולא פי וסטה ולא פי אכרה לאן אלכלאם אנמא יכון מתחרך ומא ילחק באלמתחרך פהו אקל חרכה מן אלמתחרך אדא אבתדי באלשוא ואלסאכן קד יתבעהמא פלדלך לם יקתרנא מתחרכין

# כמא יקתרנא אלסאכנין

## אלפן אלתאני עשר II.S.6.12.

שואאין סאכנין לא יקתרנא אלא פי אכר אלכלמה מתל וישְבּ ורחצהְ וסכהְ ואעלם אן למא סכן אלשוא אלדי תחת אלשין ואלצדי ובקי בא ותו לם יכן בד מן תסכינהמא לאן ליס להמא חרף יגאורהמא פיתחרכא אליה

# אלפן אלתאלת עשר II.S.6.13.

שואאין מתראדפין אלאול מתחרך ואלתאני סאכן לא יגָוז מתראדפהמא אלא אן יכון אלאול סאכן ואלתאני מתחרך (S12:5v) תראדפהמא אלא אן יכון אלאול סאכן ואלתאני מתחרך ואעלם אן תם שוא בניתה עלי אלתראדף ואן כאן ליס אלא ואחד מכתוב נחו מזעק מזבחים מחללים ממלך הכמות ואלסבב פי דלך אן אלחרף יכרג בחרפין פהדה סירה פי אלעבראני והוא

namely that every letter with strengthening, I mean with *dagesh*, in the middle of a word, where it does not have the status of beginning (a word or syllable), under which there is *shewa*, is pronounced as two letters.

## II.S.6.14. The Fourteenth Subsection

A *shewa* at the end of a word can only be silent, as in מֶּלֶדְּ, דֶּנֶדְּדְּ, and similar cases.

אן כל חרף משדד אעני מדגוש פי וסט כלמה בחית לא יגרי

מגָרי אבתדי ותחתה שוא יכרגַ בחרפין

# אלפן אלראבע עשר II.S.6.14.

אלשוא פי אכר אלכלאם לא ימכן אן יכון אלא סאכן נחו דרך 305 ומלך ואמתאלהמא

## II.S.7.0.

# SECTION ON THE NAMES OF THE VOWELS AND THEIR PLACE OF ARTICULATION

#### II.S.7.1.

The vowels are seven, namely &, &, &, &, &, &, &.

#### II.S.7.2.

The first is 'the point above' (i.e. *holem*) because it moves along the surface of the whole mouth. Its name is *holem*. The meaning of this is 'fullness', because it fills the whole mouth. They have derived (the name) from one of the languages that they used.

#### II.S.7.3.

The second is *qames*, which is derived from יְקְמֵץ הַלֹּהֵן 'and the priest will grasp' (Lev. 5.12, etc.), because it grips the mouth.

#### II.S.7.4.

The third is *pataḥ*, which opens the whole mouth, from פְּתַח־פְּיִי 'open your mouth, judge righteously' (Prov. 31.9).

## II.S.7.5.

The fourth is *segol*, which consists of three dots below, as if they were a bunch of grapes.

#### II.S.7.6.

The fifth consists of two dots below in a line. Its name is sere,

## II.S.7.0.

# פצל פי אסמא אלמלוך ומחלהא

| TT. | S | 7   |   | 1 |  |
|-----|---|-----|---|---|--|
|     | • | • / | • | _ |  |

אלמלוך סבעה והי אַ אַ אַ אָ אָ אָ

II.S.7.2.

אלאול אלנקטה מן פוק לאנה יסיר עלי סטח אלפם כלה ואסמה אלאול אלנקטה מן פוק לאנה יסיר עלי סטח אלפם כלה ואשתקוה חלם ומענאה (S12:6r) מלו לאנהא אלפם כלה ואשתקוה מז בעיֹ אללגאת אלתי מעהם

II.S.7.3.

אלתאני קאמצה משתקה מן וקמץ הכהֵן לאנהא תקבץ אלפם

II.S.7.4.

ואלתאלת אלפאתחה והי תפתח כל אלפם מן פתח פיך שפט צדק

II.S.7.5.

ואלראבע סגולה והי אלתלתה נקט מן אספל כאנהא ענקוד

II.S.7.6.

ואלכאמסה הי נקטתין מן אספל מצטפה אסמוהא צֵירִי

S22:1r חלם S3:10r חלם 310

the meaning of which is 'splitting', because it splits between the teeth. They have derived it from the languages that they used.

#### II.S.7.7.

The sixth is one dot below. Its name is hireq, from וְחֹרֵק עָלֵיו שִׁנְּיו and gnashes his teeth against him' (Psa. 37.12). The meaning of this is that the teeth make a squeaking sound with it.

## II.S.7.8.

The seventh consists of three dots (written) obliquely. It may be replaced by one dot in the heart of vav. Its name is shureq, meaning 'whistling', from לָּשְׁמְעַ שְׁרָקוֹת עֲדָרֵים 'to hear the whistlings of the flocks' (Jud. 5.16), because it gathers the lips together.

ומענאהא שאק לאנהא תשק בין אלאסנאן וקד אשתקוהא מן אללגאת אלתי מעהם

II.S.7.7.

ואלסאדס הי נקטה ואחדה מן אספל ואסמוהא חרק מן וחרק עליו שניו ומעני דלך אן תצר בהא אלאסנאן צרא

320

II.S.7.8.
וואלסאבע תלתה נקט מוארבה וקד יכון עוצהא נקטה ואחדה פי
קלב <אלואו (S12:6v) אסמוהא שרק> במעני אלצפיר מן
<לשמוע> שריקות עדרים לאנהא תגַמע אלשפתין

אלואו... 322 אלואו... מורב 319 מורב 321 אלואו 322 אלואו... 319 שרק] אלואו (+ אסמוהא מפק לאנהא תגמע אלשפתין ואלתלתה נקט אלמוארבה 323 אלמוארבה 312 אסמוהא שרק 323 אלשמע 323 אלשמע 323 אלשמע 323 אלשמע 323 אלשמע

## II.S.8.0.

# DISCUSSION CONCERNING THEIR PLACE OF ARTICULATION

#### II.S.8.1.

The place of articulation of *holem* is the root of the tongue and the place of swallowing, and it moves over the surface of the entire mouth.

#### II.S.8.2.

The place of articulation of *qames* is slightly above the root of the tongue, this being the (first) third of the tongue, and its movement is to above the palate.

#### II.S.8.3.

The place of articulation of *pataḥ* is the surface of the tongue downwards.

#### II.S.8.4.

The place of articulation of *segol* is the contraction of the sides of the mouth and its movement is upon the lower surface of the mouth.

#### II.S.8.5.

The place of articulation of *sere* is the teeth, without closure.

#### II.S.8.6.

The place of articulation of *hireq* is the closure of the teeth with force.

#### ILS.8.7.

The place of articulation of *shureq* is the lips gathered together (as if for) whistling.

## II.S.8.0.

# אלכלאם פי מחלהא

| II.S.8.1 |
|----------|
|----------|

מחל אלחלם עקר הלשון ובית הבליעה ומסירה עלי סטח אלפם 325 כלה

## II.S.8.2.

מחל אלקאמצה פוק אצל אללסאן קליל והי תלת אללסאן וחרכתהא אלי פוק אלחנך

## II.S.8.3.

מחל אלפאתחה סטח אללסאן מן אספל

## II.S.8.4.

מחל אלסגלָה צֹם אגאב אלפם וחרכתהא עלי סטח אלפם 330 אלספלאני

## II.S.8.5.

מחל אלצירי אלאסנאן בגיר טבק

## II.S.8.6.

מחל אלחרק טבק אלאסנאן בקוה

## II.S.8.7.

מחל אלשרק הוא שלשפתין מצמומתין באלצפיר

## II.S.9.0.

## SECTION CONCERNING THE GA'YA

The ga'ya is an exhalation in speech, which conducts the reading along and carries it forward in a beautiful manner, animating the reader and moving him to read more. One reader omits it in some places whereas another reader sustains it. In sum, it has no principle, because it is not an accent, like a disjunctive accent or a conjunctive accent. It is marked on a slant to the right of the reader, similar to the marking of tifha and mayela. It is said that the ga'ya has no principle. It is never accompanied by maggef, which is a line that links two words on account of the fact that one word does not have a disjunctive or conjunctive accent. This is because any word that has an accent does not have maggef, unless a ga'ya can come before the accent, in which case a word may contain an accent and maggef in some places. There are, however, some places from which ga'ya cannot be omitted, such as בֵּי לְאׁ יֵשְׁנוּ 'for they do not sleep' (Prov. 4.16), which is from 'sleeping and slumber'. If you were to omit it, it would come to mean 'repeating', as in אָחָרֵי דָבָרִי לָא ישנו 'after my word they did not speak' (Job 29.22), and similar cases where the meaning changes on account of it.

345

# פצל פי אלגעיה <sup>(S12:27r)</sup>

אלגעיה הי תנפס פי אלכלאם ותזף אלקראה ותסוקהא אחסן סיאק ותנשט אלקאר ותחרכה אלי אלתויד פי אלקראה פקאר יחדפהא מן בעל אלמואצע וקאר יתבתהא ובאלגמלה לא אצל להא לאנהא ליסת בנגמה (S12:27v) כאלאלחאן ואלכדאם להא לאנהא הו נצב בתמייל> אלי ימין אלקאר שביה בנצב אלטפחה ואלמאילה וקד קיל < אין אָב ללגעיה > והי אבדא יכון מעהא אלמקף והי כטה תוצל בין אלכלמתין אדא כאנת אלכלמה ליס פיהא לחן ולא כאדם לאן כל כלמה פיהא טעם לא יכון פיהא מקף אלא אן תגי אלגעיה מן קדאם <אלטעם> פיציר פי אלכלמה טעם ומקף פי בעל אלמואצע <גיר אן תם מואצע לא ימכן חדף אלגעיה מנהא> מתל כי לא ישנו אלדי הו מן אלוסן ואלנום ולו חדפת לצאר מן אלתתניה מתל אחרי דברי לא ישנו ונחוה ממא יתגיר אלמעני לאגלהא

<sup>[</sup> ]וינצבהא פהו נצב בתמ" S19:5v S2:17v [ונצבהא פהו נצב בתמ" S24:1v [ונצבהא פהו נצב בתמ" S24:1v [ אין אב ללגעיה אין אב S26:1v [אין אב ללגעיה אין אב S28:3v אין אב ללגעיה S23:16v אין אב ללגעיה אין אב S28:3v אין אב ללגעיה S23:16v אין אב S28:2v אלטעם S19:5v אלטעם S19:5v אלמארכה S12 אלגעיה מנה S19:5v [חם מוצע לא ימכן חדף אלגעיה מנה S19:5v [ארכה S12 אלגעיה מנה S19:5v [ארכה S12 אלגעיה מנה S19:5v [ארכה S12 אלגעיה מנה S19 אניים S19 אלגעיה מנה S19 אניים S19 אלגעיה מנה S19 אניים S19 אין אב S19 אין אב אלגעיה מנה S19 אניים S19

# COMMENTARY ON HIDĀYAT AL-QĀRI'

## LONG VERSION

## > II.L.0.0.

The long version opens with an introduction, which presents various aspects of the background of the ensuing work. 'Abū al-Faraj Hārūn included such authorial paratexts in his other works. His grammatical work *al-Kitāb al-Kāfī* contains a preface and an introduction (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, 10-19). The abridgement of *al-Kitāb al-Kāfī* known as *Kitāb al-ʿUqūd fī Taṣārīf al-Lugha al-ʿIbrāniyya* 'The Book of Rules regarding the Grammatical Inflections of the Hebrew Language', which was compiled by an anonymous contemporary of 'Abū al-Faraj Hārūn, likewise contains an introduction (ed. Vidro 2013a, 22–25). 'Abū al-Faraj Hārūn's glossary of difficult words, which is referred to as *Tafsīr 'Alfāṣ al-Miqrā* 'Explanation of the words of Scripture' and several variant titles, contains a postface added at the end of the work, which served the same purpose as a preface and an introduction (Goldstein 2014).

Authorial paratexts, in the form of prefaces, introductions and postfaces, are a characteristic feature of contemporary medieval Arabic literary compositions.<sup>1</sup> The addition of such a paratext, therefore, in the works of <sup>3</sup>Abū al-Faraj Hārūn reflects convergence with the Arabic literary models.

© Geoffrey Khan, CC BY 4.0

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> See Freimark (1967) and the discussion and references in Goldstein (2014).

An introductory paratext is found in some earlier works written by Jewish scholars, such as the Masoretic treatise *Seder ha-Simanim* (Allony 1965, "v) and some works of Saadya in the tenth century, such as his lexicon *ha-'Egron* (ed. Allony 1969a, 148–63) and his Bible commentaries (Stroumsa 2007).

The beginning of the introduction to the long version of *Hidāyat al-Qāri*<sup>5</sup> is missing. If we compare it, however, with the corresponding introduction in the short version, which has been preserved in its entirety, it can be safely assumed that only a short amount of text is missing.

The introduction can be divided into various components, many of which contain standard themes in such authorial paratexts. §II.L.0.1. discusses the reasons why the principles of biblical reading need to be studied. §II.L.0.2.—§II.L.0.6 concern the historical background of the Tiberian reading and its antiquity. §II.L.0.7.—§II.L.0.8. describe the history of the discipline of fixing rules for the correct reading. §II.L.0.9. explains the author's motivation to write the work and summarizes its contents.

'Abū al-Faraj states in §II.L.0.9. that the purpose of the work was essentially compilatory, in that it brings together in a comprehensive way specialist works and oral teachings of his predecessors, who remain anonymous. This section contains a 'request to compose' without specifying the name of the requester. This is a standard feature of Arabic introductions of the period and it is often no more than a fictional trope (Freimark 1967, 36–40). As is typical, this 'request to compose' is combined with a modesty trope in which the author acknowledges his own imperfections.

In some cases, we know that medieval Karaite works were commissioned by specific individuals. In the postface to his *Kitāb* <sup>3</sup>*Alfāẓ al-Miqrā*, <sup>3</sup>Abū al-Faraj indicates the name of the requester, viz. <sup>3</sup>Abū al-Ṭayyib Samuel ibn Manṣūr (Goldstein 2014), who commissioned the work for his children. Another case is the short commentary of <sup>3</sup>Abū al-Faraj Furqān ibn <sup>3</sup>Asad (Yeshuʿa ben Yehuda), in the introduction of which it is indicated that the work was commissioned by the wealthy patron <sup>3</sup>Abū al-Ḥasan Dā̄'ūd ibn ʿImrān ibn Levi (Khan 1993; Polliack 1997, 47–48). An alternative process is attested in the manuscripts containing the grammatical commentary of the Karaite Yūsuf ibn Nūḥ, known as the *Diqduq*, in which there is a document indicating that the author dedicated the work as a pious foundation to the Karaite community (Khan 2000b, 153–54).

The introduction to *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> has a particular focus on the accents rather than the consonants and vowels. This suggests that the main interest of <sup>2</sup>Abū al-Faraj in the work were the accents. Indeed one early source that is apparently referring to *Hidāyat al-Qāri*<sup>2</sup> calls it *Kitāb al-Alḥān* 'The Book of the Accents' (see § II.Int.0.3.). One of the later European recensions of the work, furthermore, had the title *Ṭaʿame ha-Miqra* 'The Accents of the Bible' (see vol. 1, §I.0.13.1.).

It should be noted, however, that the adducing of examples of different positioning of accents as a means of demonstrating the importance of the knowledge of correct reading in §II.L.0.1. has a close counterpart in the introduction by 'Abū al-Faraj Hārūn to his grammatical work *al-Kitāb al-Kāfī*, which demon-

strates the importance of the knowledge of grammar. A large proportion of the introduction of *al-Kitāb al-Kāfī* (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, 12-19) concerns the positioning of accents and, indeed, several of the examples are the same as those presented in the introduction to *Hidāyat al-Qāri'*. The shared examples, moreover, are used to demonstrate the same points. These include the following. The accent position can distinguish between past tense, e.g. הַּשֶּׁבְּה (Ruth 2.6) 'who returned' and present tense, e.g. וְשִׁבְּה (Lev. 22.13) 'and she returns'. The position of the accent can distinguish between lexical meaning, e.g. 'שְׁבָּה 'they have turned back' (Jer. 11.10) but שְׁבָּה 'they captured' (Gen. 34.29). Furthermore, the same issues of accent position with overlapping examples also occur in §I.1.1. of *al-Kitāb al-Kāfī* and in a passage in 'Abū al-Faraj Hārūn's reworking of Ibn Nūḥ's commentary on the Pentateuch (Goldstein 2014, 367).

It is likely, therefore, that the use by 'Abū al-Faraj of the arguments relating to accent position in his introduction to *Hidāyat al-Qāri*' was to some extent motivated by the fact that similar argumentation was already at hand in passages in his other works. Distinction of meaning arising from accent position was, moreover, a particularly salient demonstration of how precise knowledge of the language is important for correct interpretation of Scripture.

## > II.L.0.1.

לגה אלרגוע ... לגה אלסבי

lexical class of 'returning' ... lexical class of 'capturing'

In the linguistic thought of Karaite grammarians of the tenth and eleventh centuries, inflections and derivative forms of a verb were said to belong to a particular lexical class. This was expressed by the Arabic term lughah typically followed by an abstract Arabic verbal noun in genitive annexation, as is the case here (al-rujū' 'returning', al-saby 'capturing'), or by the Hebrew term lashon followed by a Hebrew, or occasionally Aramaic, abstract noun in annexation, e.g. לשון ברכה 'lexical class of blessing' (§II.L.3.2.7.), לשוז דחילה 'lexical class of fearing' (§II.L.3.1.). A lexical class was a class of attested linguistic forms sharing a common kernel of meaning and common letters. Such a lexical class does not include words that are related in meaning but have no letters in common. The common letters that embrace all words belonging to a lexical class are in most cases equivalent to what we would call the root letters. The medieval Karaite grammarians of the tenth and eleventh centuries, however, did not have a fully developed concept of an abstract triliteral root as the base of derivation in their linguistic theory (Khan 2000b, 78-82; 2013a; 2013b).

The use of the term *lashon* with this sense of lexical class is found in earlier Hebrew Masoretic treatises, e.g. *Diqduqe ha-Te'amim* (ed. Dotan 1967): לשון ברכה 'lexical class of blessing' (§21), לשון ירידה 'lexical class of eating' (§22), לשון ירידה 'lexical class of descending' (§25). The grammatical use of the term *lashon* ultimately has its origin in the Rabbinic tradition, where it is used broadly in the sense of linguistic form. Such broader usage is still found in the text of *Hidāyat al-Qāri'* in cases such as

י the form בְּתִּים (§II.L.1.9.2.), בתים 'singular form' (§II.L.3.2.1.).

## ➤ II.L.0.2.

If one were to say 'What do you say concerning the formation of these accents?', the response would be that they originated by convention among the people of the language, by the help of which they fully expressed their purposes, as in the aforementioned examples and others. They established them by convention, just as they established the vowels by convention, as will be explained.

This reflects a rationalist and anthropocentric view of the origin of language that 'Abū al-Faraj expresses elsewhere in Hidāyat al- $Q\bar{a}ri^{3}$  and in his grammatical works. According to this view, language did not develop by revelation from God but rather developed among the primeval speech community of humans by convention in order to fulfil their needs of communication. The primeval speech community is referred to as 'the people of the language' ('ahl al-lugha). It appears that this was intended to be the primeval community of Hebrew-speakers. Discussion of the conventional origin of language elsewhere in Hidāyat al-Qāri' is found in sections concerning the origin of letters and vowels, e.g. §II.L.1.1.1. §II.L.1.1.2., §II.L.1.4.1., §II.L.1.8.2., §II.L.2.2.1. In §II.L.2.2.1. there is a discussion of the role of the language of God in the development of language by conventional agreement. In his grammar *al-Kitāb al-Kāfī*, 'Abū al-Faraj describes how various aspects of grammatical structure, such as verbal inflections and the expression of gender and number, would have arisen by convention within the primeval speech community to fulfil their needs of communication.<sup>2</sup>

The notion of the conventional origin of language was adopted by 'Abū al-Faraj from the rationalist views of language that were espoused by the Muslim theological movement known as the Mu'tazila. The Mu'tazila, in turn, had received this from the Aristotelian tradition of the conventional origin of meaning of sounds in language (Allen 1948; Kretzmann 1974) through the Arabic translations of Aristotelian texts at the period. Muslim philosophers whose thought was based in the Aristotelian tradition also adopted this concept of the origin of language, e.g. al-Fārābī (d. 950), who wrote a commentary on the Arabic version of Aristotle's *De Interpretatione*, where Aristotle expressed his arguments on this question.<sup>3</sup>

The leading Karaite intellectuals of the period adopted many aspects of Mu'talizite thought (Wolfson 1979; Sklare 2017). They followed in particular the so-called Bahshamiyya Mu'tazilite school of Baṣra, which was founded by students and followers of 'Abū Hāshim al-Jubbā'ī. In the second half of the tenth century and the eleventh century, they were influenced especially by the central figures of this school such as 'Abū 'Alī ibn Khallād and 'Abd al-Jabbār al-Hamadhānī. Yūsuf ibn Ibrāhīm ha-Kohen al-Basīr, a prominent scholar in the Karaite Jerusalem

 $<sup>^2</sup>$  The various passages in *al-Kitāb al-Kāfī* have been gathered together by Gallego (2003).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> See this commentary of al-Fārābī (ed. Beirut 1960, 27, 50–51) and Zimmermann's translation (1982, xli, 12).

school, who was a contemporary of 'Abū al-Faraj Hārūn, was particularly closely engaged with the Bahshamiyya school led by 'Abd al-Jabbār and wrote refutations of 'Abd al-Jabbār's opponents (Sklare 2017, 159, 163).

The rationalist notion of the origin of language through conventional agreement among humans can be traced to 'Abū Hāshim al-Jubbā'ī (d. 933) of the Baṣran Mu'talizite school and gained ground among the Mu'tazilites through the works of 'Abd al-Jabbār (d. 1026) and 'Abū al-Ḥusayn al-Baṣrī (d. 1044) (Weiss 1974, 35). The Mu'tazalite view of the origin of language by convention was adopted by various Karaite scholars of the Jerusalem school other than 'Abū al-Faraj Hārūn, such as Yūsuf al-Baṣīr (Vajda 1974, 61–62) and 'Abū al-Faraj Furqān ibn 'Asad (also known as Yeshu'a ben Yehudah) (Zwiep 1997, 149–58).

The key Arabic terms that are used by the Muʿtazilites for convention are ʾiṣṭilāḥ and verbal forms from the root w-ḍ-ʿ, especially  $muw\bar{a}da$  and  $taw\bar{a}du$ . The latter was the term favoured by ʿAbd al-Jabbār in his discussions of the origin of language (Peters 1976, 304–5). ʾAbū al-Faraj Hārūn uses both of these terms in his references to the conventional origin of language. The terms  $muw\bar{a}da$  and  $taw\bar{a}du$  appear to be literal translations of the Greek term  $\sigma uv\theta \eta \kappa \eta$  'convention' in the Aristotelian corpus, all of which have the basic meaning of 'putting together'.

In the passage in §II.L.0.2. the focus is on the origin of the accents, which are said to have arisen by convention among the 'people of the language', just as they established the vowels by convention, to achieve needs such as the distinctions of meaning described in §II.L.0.1. This would relate to stress position rather

than musical cantillation and so would be a feature of natural speech. The passage then goes on to say that the arrangement (*tartīb*) of the accents may have been based on the practice of the Levites. This is most likely referring to the fixing of the sequence of different pitch accents in the musical cantillation. In a discussion of the origin of the vowels in §II.L.2.18., it is stated that 'it is possible that the people of the language formed the shapes of the vowels just has they formed the shapes of the letters. It is also possible that the people of the language used to use them in conversation without their knowing any (written) form for them.' In 'Abū al-Faraj's discussion of the origin of the accents in §II.L.0.2., it is not clear whether he is referring to both the written accent signs and the oral reading or only to the oral reading.

The view of the origin of the accents and vowels by convention was abandoned by later Karaites, after the dispersal of the Karaite Jerusalem school consequent upon the capture of Jerusalem by the Crusaders in 1099. The Karaite Judah Hadassi, who was active in the middle of the twelfth century in Constantinople, for example, adopted a revelationist view of their origin, and argued that the original tablets that were given to Moses on Mount Sinai must have had the vowels and accents:

... for without the five vowels, which are [represented by] the vowel signs, a word could not be articulated nor could it be understood without the pronunciation of the vowels and accents.<sup>4</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sefer 'Eshkol ha-Kofer (ed. Eupatoria 1836, 70a): כי בלא חמשת הקולות שהם מלכי הנקוד לא תולד המלה ולא תעמוד בפה ולא יודע מה היא כי אם בנועם נקודים שהם מלכי הנקוד לא תולד המלה ולא תעמוד See further Khan (1992, 173).

## ➤ II.L.0.3.

This section refers to the devastation of Jerusalem by the Romans, who are referred to figuratively as 'wicked Edom', i.e. Esau, the brother and enemy of Jacob. This was a trope that developed early in Rabbinic tradition (Feldman 1992, 47–48). The term here includes also the Byzantine rulers. The reference to pilgrimage to Tiberias and Gaza is evidently referring to the Byzantine period. Pilgrimage to Gaza, Tiberias and Zoar in the Byzantine period are mentioned also by other medieval Karaites. One such reference is by Sahl ben Maṣliaḥ ha-Kohen in the preface to his *Book of Precepts*:

After having left that place (i.e. Jerusalem), it remained for over five [hundred] years as rubble and dens of jackals, and the Jews could not enter. The Jews who resided in the East would come to the city of Ma<sup>c</sup>azyah (i.e. Tiberias) in order to pray, while those who lived in the West would come to the city of Gaza for that purpose. Those who dwelt in the South would go to the city of Zoar. In the days of the little horn (i.e. the Islamic empire; cf. Dan. 7.8), God opened His gates of mercy to His people, and brought them to His holy city.

Another reference to such pilgrimage in the Byzantine period is found in the commentary of Daniel al-Qūmisī (end of the ninth century) on Daniel 11.32:

Before his arrival (i.e. of the Arabs), they (i.e. the Jews) could not enter Jerusalem and would, therefore, come

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> For the full references see Gil (1996, 165–66).

from the four corners of the earth to Tiberias and to Gaza in order to catch a glimpse of the Temple.

## > II.L.0.5.

The argument here is that the opinion of the community as a whole sanctions the authority of the tradition of the accents. This is similar to the argument of the Karaite al-Qirqis $\bar{a}n\bar{i}$  that the agreement of the majority of the community (' $ijm\bar{a}$ ') on the biblical reading tradition is the crucial basis of its authority (Khan 1990).

## > II.L.0.7.

Surely you see that Muslims, whether they be two or more, cannot read with the same degree of coordination as the Jews read, since each one has his own way (of reading). One makes long a place that another makes it short. One reads melodically a place that another reads flat.

The crucial difference between the reading of the Hebrew Bible and the reading of the Qur'ān is that in the former the contour and sequence of pitch accents are fixed by tradition whereas in the latter pitch differences are improvised by individual readers (Nelson 2001).

#### > II.L.0.9.

הדא אלמכתצר

'this short treatise'

The reference is clearly to the long version of *Hidāyat al-Qāri*<sup>3</sup> and not to the short version, in connection with which <sup>3</sup>Abū al-Faraj

also uses the verb *ikhtaṣara* 'to shorten' (see the introduction to the short version §II.S.O.1.). The term 'short treatise' in the introduction to the long version can be interpreted as a case of formulaic modesty.

## > II.L.1.1.

The ideas presented in this section correspond closely to the Mu'tazilite views of language, especially those expressed by 'Abd al-Jabbār in his various works. 'Abd al-Jabbār's definitions of speech include 'the arrangement together of two or more letters' (mā intazama min harfayn fa-sā'idan), 'what consists of the specific arrangement of these intuitively known letters, occurring in two letters or (more) letters' (mā hasala fīh nizām makhsūs min hādhih al-hurūf al-ma'qūla, hasala fī harfayn 'aw hurūf) and a number of other variant formulations (Peters 1976, 293–94). Likewise <sup>2</sup>Abū al-Faraj states that a communicable utterance must consist of a minimum of two letters. Like 'Abd al-Jabbār, 'Abū al-Faraj uses forms of the verb nazama to refer to the arrangement of letters (e.g. §II.L.1.1.4., §II.L.1.1.5, §II.L.1.1.7.). Similar statements are made by the anonymous Karaite grammarian in the work Kitāb al-'Uqūd, viz. 'speech is constituted by articulated sounds arranged in a particular type of arrangement' (al-kalām huwa alḥurūf al-muqaṭṭaʿa al-manẓūma ḍarb min al-niẓām) (ed. Vidro 2013a, 33), and the works of the Karaite Yūsuf al-Basīr, e.g. al-Kitāb al-Muhtawī 'The Comprehensive Book': 'articulated sounds and arranged letters that can by convention convey meaning' ('aswāt mugatta'a wa-hurūf manzūma yasihh 'an tufīd bi-lmuwāda'a) (Vajda 1974, 61).

According to 'Abd al-Jabbār, sounds are accidents (i.e. properties) and not substances. He uses the term 'araḍ to refer to this concept of accident (Peters 1976, 299). This corresponds to the term khāṣṣiyya, which is used by 'Abū al-Faraj in Hidāyat al-Qāri' to denote the property of a letter, i.e. its realization in sound. The term khāṣṣiyya is found in some tajwīd manuals to refer to the distinctive phonetic realization of letters or categories of letters, e.g. khāṣṣiyyat al-ḥarf al-rakhw ... khāṣṣiyyat al-ḥarf al-shadīd 'the distinctive property of a "soft" letter ... the distinctive property of a "strong" letter' in the commentary on al-Dānī's Kitāb al-Taysīr by al-Mālaqī (d. 705/1305), al-Durr al-Nathīr w-al-'Adhb al-Namīr 'Scattered Pearls and Pure Sweet' (ed. Beirut 2002, 183). Al-Dānī uses the corresponding term ṣifa 'attribute' in his works, e.g. al-Taḥdīd fī al-'Itqān w-al-Tajwīd 'The Definition of Precision and Excellent Reading' (ed. Amman 2001, 105).

In Hidāyat al-Qāri' 'Abū al-Faraj occasionally uses the Hebrew term טעט (literally: 'taste') in the sense of the quality of a letter. In §II.L.1.3.3. this occurs in its Arabicized form טעט ta'ām. The terms are sometimes used together, e.g. טעם אלחרף וכאציתה 'the "taste" of the letter and its property' (§II.L.1.1.2.). The Arabic verb dh-w-q 'to taste' is used in connection with the pronunciation of consonants in §II.L.1.3.8.: פאדא דקת אלחרף פי מחלה אנמא 'If you taste a letter (by pronouncing it) in its place of articulation, you will taste its property.' This suggests that טעט 'taste' is used by 'Abū al-Faraj to refer to the perceived quality of the letter, whereas khāṣṣiyya is its intrinsic property.

It is stated in §II.L.1.1.1. and §II.L.1.1.2. that 'the conventional agreement was initially on the property of the letter', i.e.

the conventional agreement in the primeval speech community was on sounds of letters rather than the names of letters. As remarked, according to 'Abd al-Jabbār sounds were accidental properties and so speech must be an accident too. The conventional agreement was, therefore, initially on speech.

## > II.L.1.1.2.

People differ with regard to the number of the letters that are added to the realization of the letter and its property.

This is referring to the variant forms of the names of the letters that were current during the time of 'Abū al-Faraj.

## > II.L.1.1.4.

והם אלמלוד אלדי תסמא אנחא

namely the vowels, which are called vocalization

Two terms are used for vowels. The term 'kings' ( $mul\bar{u}k$ ) expresses its hierarchical relationship viz-à-viz shewa, which is referred to as a 'servant' ( $kh\bar{a}dim$ ) in some medieval sources, e.g. the anonymous Masoretic treatise CUL T-S NS 301.84. This would be analogous to the relationship of a conjunctive accent, also referred to in the treatises as a  $kh\bar{a}dim$ , with a following disjunctive accent. The Arabic term ' $anh\bar{a}$ ' is the plural of nahw, the primary meaning of which is the grammatical inflection of a word. In Arabic such inflection is expressed by case vowels and the term has been extended to all vowels.

## ➤ II.L.1.1.7.

פאדן אלחרף וחדה לא יפאד מנה מעני ועלי הדא אלוגה סמא אלדקדוקיין אלחרף כאדמא

Now, meaning is not expressed by a letter alone and so the Hebrew grammarians have called a 'letter particle' a 'functional particle'.

The word *harf* is the normal term used for 'grammatical particle' in the standard Arabic grammatical tradition of the period. Abū al-Faraj states here that the Hebrew grammarians use the term khādim, which literally means 'serving (particle)', or 'subordinate (particle)', to refer to such grammatical elements. This is the term he himself uses in his grammatical works, e.g. al-Kitāb al-Kāfī (ed. Khan, Gallego and Olszowy 2003, §I.27.1). The designation diqdūqiyyūn is generally used by 'Abū al-Faraj to refer to the Karaite grammarians of Hebrew who preceded him. They practiced a discipline that was known as digdug 'attention to fine details, careful investigation (of Hebrew Scripture)'. This was associated with the Masoretic activity that produced the early Masoretic treatises. Such activity is sometimes referred to as digduq ha-migra 'careful investigation of Hebrew Scripture' in the sources, e.g. Allony (1964). Note also the anonymous Judaeo-Arabic Masoretic treatise that is preserved in the Genizah fragment CUL T-S D1.2, which states that its source is ממא בינוה אלמקרא אלצגאדיד פי דקדוק אלמקרא 'what was explained by the early master teachers of the careful investigation of Hebrew Scripture'.

<sup>3</sup>Abū al-Faraj was sometimes at pains to distinguish his own works from the discipline of *diqduq* (Khan 1997; 2000b, 1–25).

One of the reasons for this appears to be that 'Abū al-Faraj believed that his grammatical works *al-Kitāb al-Mushtamil* and *al-Kitāb al-Kāfī* had a universalist approach that dealt not only with Hebrew but with general issues realting to human language, whereas the *diqdūqiyyūn* were specifically concerned with the Hebrew language of Scripture.

After completing *al-Kitāb al-Kāfī*, 'Abū al-Faraj wrote a work entitled *Kitāb al-Madkhal 'ilā 'Ilm al-Diqdūq fī Ṭuruq al-Lugha al-'Ibrāniyya* 'Book of Introduction into the Discipline of Careful Investigation of the Ways of the Hebrew Language', which he states was intended as a guidebook to the terminology of the *diqdūqiyyūn*. This work is still unpublished.<sup>6</sup> In the work 'Abū al-Faraj states:

'Speech that is used (for communication) consists of three components: noun (*ism*), verb (*fi1*) and particle (*ḥarf*, literally: letter), which the people of the discipline of *digduq* call 'serving particle' (*khādiman*).<sup>7</sup>

The manuscript of our passage in Hidāyat al-Qāri' has the reading ממא אלדקדוקיין אלכאדם חרפא 'the diqduq scholars called a "serving particle" (khādim) a "letter" (ḥarf).' Given the statement in Kitāb al-Madkhal and the following context of the passage in the Hidāya, it is clear that this reading is a scribal error for סמא אלדקדוקיין אלחרף כאדמא.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> See Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger (2003, xiii) for a list of the extant manuscripts.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> II Firkovitch, Evr.-Arab. I 4601, fol. 112 (an autograph of 'Abū al-Faraj written in Arabic script): الكلام المستعمل ثلثة اقسام اسم وفعل وحرف يسميه اهل علم الدقدوق خادم الدقدوق خادم

In the published texts of the early Karaite grammarians no specific technical term is attested for 'grammatical particle' (Khan 2000b, 74; 2000a).

פקד אנכתם פי כל לפטה חרף אלף והו מן חרוף אללין והו פי כל לפטה חרף אלף והו ach of these words a letter 'alef is hidden, which is one of the soft letters.

This reflects the theory that long vowels were the result of 'soft letters' (hurūf al-līn), i.e. vowel letters. Such a theory was borrowed from the Arabic grammatical tradition and developed more systematically by the Hebrew grammarian Ḥayyūj, who was active in Spain in the early eleventh century (Basal 2013). Unlike in Arabic, these vowel letters were sometimes elided in the orthography; cf. the discussion in *Hidāyat al-Qāri*' in §II.L.1.8.

## > II.L.1.2.

וינצֹאף אלי אלאצול כמסה חרוף והי אלתי יסמונהא פשוטות והם דְׁםֹוְףֹּיִּלְ To the basic letters are added five letters, which are called "straight", namely דְּחַוְּףץ.

The Hebrew term פְּשׁוּט 'straight' for the long final letters has its origin in Rabbinic literature; cf. Jastrow (1903, 1138).

ינצאף אלי אלאצול איצא סתה חרוף והי בֹגדֹכֹפֹת אלטבראניין יזידו עלי הדה אלסתה אחרף חרף ריש ויגעלונהא בֹגדֹכֹפֹרֹת

To the basic letters are added six letters, namely בגדכפת. The Tiberians add to these six letters the letter *resh*, making it (i.e. the group of non-basic letters) בגדכפרת.

The reference here is to the fricative variants of the בגדכפת consonants and the alveolar trill variant of the *resh* (vol. 1, §I.1.20),

all of which were regarded by 'Abū al-Faraj as secondary variants of the consonants in question. *Sefer Yeṣira* refers to שבע כפולות 'the seven double letters בגדכפרת' (Hayman 2004, 24). According to Morag (1960), this is referring to the Babylonian pronunciation tradition, in which there was a variation in the realization of *resh* that was different in nature from that of the Tiberian tradition. The fricative variants of the בגדכפת במדכפת as secondary also in a Masoretic treatise published by Allony and Yeivin (1985, 97).

זאי מכרוך

For the zāy makrūkh see vol. 1, §I.1.7.

## ➤ II.L.1.3.2.

The Hebrew term בית הבליעה 'place of swallowing' is found in Hebrew Masoretic treatises, e.g. §5 and §6 in Baer and Strack's (1879) corpus. It is attested already in Rabbinic literature (Jastrow 1903, 173).

For the four cases of *dagesh* in 'alef in the standard Tiberian tradition see vol. 1, §I.1.1.

## ➤ II.L.1.3.3.

For the meanings of the terms טעם and *khāṣṣiyya* see the comments to §II.L.1.1. above.

## ➤ II.L.1.3.4.

טהור

appearance

Cf. the use of the Arabic term  $z\bar{a}hir$  'appearing' to designate *he* with *mappiq* in the Masoretic treatise published by Allony and Yeivin (1985, 97).

## > II.L.1.4.1.

הי עבאראת תואצׄע עליהא ארבאבהא ליפהמו אגראצׄהם לבעצׄהם בעקׂ ויחתאג אן יעלם קבל הדא אנהם תואצׄעו עלי חרוף מכצוצה פי מחאל מרחלפה

It [i.e. language] consists of expressions that its original speakers established by convention among themselves to make their intentions understood to one another. It needs to be known that before this they established by convention specific letters in various places of articulation.

The expression 'arbābuhā 'its [i.e. language's] masters' is synonymous with 'ahl al-lugha 'the people of the language'.

The establishment by convention of specific letters (hurūf) is referring to the phonetic realization of the letters in the form of the production of sound, as was discussed in §II.L.1.1.

## ➤ II.L.1.4.2.

פעל פי אלנפס

intransitive verb

This term, which literally means, 'action on oneself', is taken from the early Karaite grammatical tradition; cf. the *Diqduq* of Ibn Nūh (Khan 2000b, 108–11). In the standard Basran Arabic

grammatical tradition an intransitive verb was called *fi'l ghayr muta'addin*, which was the term used by 'Abū al-Faraj in his grammar books (Khan, Gallego, and Olszowy-Schlanger 2003, xliii).

## ➤ II.L.1.4.5.

ואלקסם אלראבע מא ינבדל מן מחאל מתגאירה והו יעם אלתצחיף ואלגמטריא לאן אלדאל ואלריש מן מחלין גירין ואלגמטריא אלבא ואלשין מן מחלין מתגאורין

The fourth category is what interchanges from different places of articulation, which includes scribal error and ciphers, for *dalet* and *resh* (which are sometimes confused by scribal error) are from two different places of articulation and the cipher of letters (consisting of the interchange of) *bet* and *shin* is from two different places of articulation.

Examples of scribal errors resulting in the interchange of *dalet* and *resh* are given in §II.L.1.5.4. They are discussed by 'Abū al-Faraj in *al-Kitāb al-Kāfī*, in which he states 'It is a type of letter interchange arising from a mistake in writing on account of the similarity of two letters' (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.28.3.).

The ciphers referred to are in the encryption code known as א"ת ב"ש, whereby a letter is exchanged for its counterpart in the opposite place in the alphabet, e.g. 'alef, the first letter in the alphabet, for tav, the last letter, bet, the second letter, for shin, the penultimate, and so forth (Campanini 2013, 638).

## > II.L.1.4.7.

הַשְּׁלִשִׁי לְאַבְשָׁלְוֹם

'the third is Absalom' (1 Chron. 3.2).

This is cited by 'Abū al-Faraj as an example of a *lamed* without meaning also in *al-Kitāb al-Kāfī* (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.25.45.).

## > II.L.1.4.8.

יקאל אנה מכתצר יוד פי יד ותקדירה בידי

It is said that a *yod* has been contracted in יָד, and its virtual form is בידי.

'Abū al-Faraj uses here the notion of *taqdīr* ('virtual form', 'imagined form'), which he adopted from contemporary Arabic grammatical thought (Levin 1997). This concept is used to explain the existence of various irregularities in grammatical structure. Underlying the actually attested structure of the biblical text, there was a virtual or imagined (*muqaddar*) structure, which existed in the mind of the author. This imagined structure always conformed to grammatical rules and principles. When the imagined structure deviated from the actually attested structure, it was the imagined structure that constituted the basis of interpretation and translation (Khan 2001, 142–44).

## ➤ II.L.1.5.

Some cases of letter interchange that are presented in this section are mentioned by 'Abū al-Faraj in *al-Kitāb al-Kāfī*, e.g. ed. Khan,

Gallego and Olszowy Schlanger (2013, §I.26.28, §I.27.34, §I.28.3).

## ➤ II.L.1.5.18.

The intention is that חֲמָּוּץ would be in place of יְמֵמּוּס 'treated violently (and therefore bloody)'.

## ➤ II.L.1.5.21.

ואלמכרת יכון שתום

The disjoined form would be שַׁתִּם.

'Abū al-Faraj uses the Hebrew terms מְּבְּרָת 'disjoined' and סְּמִּרְּ 'disjoined' alongside the corresponding Arabic terms  $qat^c$  'disjoined state' (§II.L.1.4.8.) and  $mud\bar{a}f$  'conjoined'. For סְּמִּרִּן see §II.L.2.17. These terms are found in Masoretic treatises, e.g. §37 in the corpus of Baer and Strack (1879). In  $Hid\bar{a}yat\ al\ Q\bar{a}ri$  the terms are generally used in the sense of 'absolute' and 'construct' forms of a noun respectively. In Karaite grammatical literature the terms are used also to denote pausal and context forms (Khan 2007). The term  $qat^c$  is used in the sense of pause in  $Hid\bar{a}yat\ al\ Q\bar{a}ri$ ' in §II.L.2.12.14.

ויגב אן יכון אמרה שתום או שתם

Its imperative would have to be שתם or שתם.

For the notion of the imperative as the base of morphological derivation see the comments on §II.L.1.10. below.

### > II.L.1.6.

The letters אויה are intended here to represent long vowels. This reflects the theory that long vowels were the result of 'soft letters' (hurūf al-līn), i.e. vowel letters; cf. the comments on §II.L.1.1.7. above and the discussion in  $Hid\bar{a}yat$   $al-Q\bar{a}ri^2$  in §II.L.1.8.

Some of the material in this section can be found in other Masoretic treatises, such as §29 in the corpus of Baer and Strack (1879), two of the Judaeo-Arabic treatises published by Allony and Yeivin (1985, 99–101, 112), and various fragments of unpublished texts, e.g. CUL T-S D1.2, Mosseri I, 71.1; Oxford Bod. Heb. d 33, fol. 16.

#### ➤ II.L.1.7.5.

פהו בתקדיר לחן קבלה ליגרי מגרי הָוֹא יבנה־בֵּיִת

so (such cases must be considered) to have a virtual (conjunctive) accent before them in order to conform to (cases such as) הָוֹא יָבְנֵה־בֵּיֶת לְשָׁמֵי .

Here 'Abū al-Faraj uses the notion of *taqdīr* 'virtual form', 'imagined form' (see the comment on §II.L.1.4.8. above) to explain an apparent irregularity. The idea is that the conjunctive accent existed in the virtual underlying structure, and so this explained the operation of the 'athe me-raḥiq.

#### ➤ II.L.1.7.7.

כל ואו פי אכר כלמה יכרג עלי ראי אלשאמייז בבא מרפי

Every *vav* at the end of a word is pronounced according to the Palestinians as a *bet rafe*.

See vol. 1, §I.1.6. for the pronunciation of the Tiberian vav.

#### ➤ II.L.1.7.9.

For a possible explanation of the phenomenon described in this section, see vol. 1, §I.3.1.10.

#### > II.L.1.7.11.

For this feature of the reading of Ben Naftali see *Kitāb al-Khilaf* (ed. Lipschütz, 1965, 19).

## ➤ II.L.1.8.2.

Yahyā ibn Dā'ūd the Maghribī

This is a reference to the Spanish grammarian Yaḥyā ibn Dā'ūd Ḥayyūj (d. c. 1000).

ולא נכליה אלי אן יגו אהל אללגה פנעלם פאידה מא אצטלחו עליה and we should not abandon it until the people of the language come and we know the function of what they adopted as their convention.

Since the 'people of the language' are the primeval speech community, this would seem to be tantamount to saying that we should never deviate from the customary reading.

#### ➤ II.L.1.9.2.

For the various degrees of 'heaviness' of tav see vol. 1, §I.3.1.11.3.

#### > II.L.1.9.3.

For the different realizations of resh, see vol. 1, §I.1.20.

### > II.L.1.10.

ואעלם אן אהל אללגה געלו תצאריף אללגה עלי ארבעה אקסאם מן חרף ואחד אצלי מתל הַכָּה ונחוה ומן המן חרפין מתל בנה ונחוה ומן גֹ מתל שְמֹר ונחוה ומן דׄ מתל כרבל ונחוה

Take note that the people of the language made the conjugations of the language in four categories: from one root letter, such as הַבָּה 'hit' and the like, from two letters, such as 'לְּבֶה 'build' and the like, from three letters, such as שָׁמֹר and the like and from four letters, such as 'בַּרְבֵּל 'wrap', and the like.

According to the medieval Karaite grammarians, the base of the process of the derivation of a word was not an abstract root but rather a concrete structural form consisting of both consonants and vowels. Such a theory of derivational morphology was developed in the early Karaite tradition of grammatical thought in the tenth century, the main extant source for which is the Digdug of Ibn Nūh. According to Ibn Nūh the imperative form is the derivational base of most verbal forms. The imperative, therefore, was used as the citation form of verbs. This practice of imperative citation forms was continued by 'Abū al-Faraj in his grammatical works and Hidāyat al-Qāri', in which he uses them as lemmata to identify and classify verbal conjugations. This was despite the fact that according to his theory of grammar, adopted from the mainstream Başran school of Arabic grammar, the infinitive was the base of morphological derivation of verbs; cf. al-Kitāb al-Kāfī (ed. Khan, Gallego, and Olszowy-Schlanger 2003, §II.16.12-15) and Khan (1997).

Although the Karaite grammarians did not work with a notion of an abstract root that functioned as the source of derivation, they did have a concept of an abstract underlying morphological level, which they referred to as the 'substance' (Arabic jawhar) of a word (Khan 2000b, 74-78). Unlike the morphological base, the substance is not an actual linguistic form that can be pronounced. It consists of a series of letters that are regarded as the core of the word. This is what is referred to in this passage in Hidāyat al-Qāri' as 'root letter' (harf 'aslī). Various letters that are present in the morphological base of a word do not belong to the substance and so are not root letters. A final he in a verb is not considered to belong to the substance. The substance of imperative bases such as בַּנָה, therefore, are said to consist of two root letters. A prefix such as the he prefix of the hif'il that does not occur in all inflected forms is not considered to be a root letter. The substance of the verb הבה 'hit' was considered to consist of only one root letter. For further details see Khan (2013a; 2013b).

ואלחרף איצא קד תתקלב פי אללפטה ותתגאיר מעאניהא

A letter may also change position in a word with the result that its meaning changes.

Abū al-Faraj offers here only one set of examples of such changes of position. In his grammar book *al-Kitāb al-Mushtamil* (see vol. 1, §I.0.13.4), however, he devotes a long section to this question and presents an inventory of sets of lexical forms that share letters in different sequences (Bacher 1895, 247–49). This is known as an anagrammatical lexical arrangement and is attested in other medieval Jewish sources, in particular *Kitāb al-Ḥāwī* 'The

Book of Collection' of Hai Gaon, which is a complete anagrammatical dictionary of Hebrew (Allony 1969b, 1972).

## ➤ II.L.1.11.

The term 'enhancement' (tafkhīm) is used by 'Abū al-Faraj to refer to the extension of the basic form of a word or affix by the addition of letters without, in principle, bringing about a change in meaning. The list of examples of added letters includes some additions that we would normally interpret as functional affixes, such as directive he, e.g. בבלה 'Babylon'—בבל 'to Babylon' (2 Kings 20.17, etc.), or cohortative he, e.g. שובה 'return' שובה 'return' (Num. 10.36, etc.). Abū al-Faraj uses the term הא אלתפכים 'he of enhancement' to refer to cohortative he in his grammar book al-Kitāb al-Kāfī (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.27.126), but does not examine there the phenomenon of enhancement systematically. Saadya Gaon, on the other hand, treats the subject extensively in his grammar Kitāb Fasīh Lughat al-Ibrāniyyīn 'The Book of the Eloquence of the Language of the Hebrews' (Dotan 1997, 142–45). When, however, Abū al-Faraj mentions in Hidāyat al-Qāri' 'somebody who has discussed enhancement' (§II.L.1.11.5., §II.L.1.12.1.), he does not seem to be referring to Saadya, since the cited examples do not correspond to what is extant in Saadya's work.

#### ➤ II.L.1.11.5.

אלאמר הודה הושע

the imperative forms are הוֹדֵה and הוֹשֵׁע

The imperative form was regarded by the early Karaite grammarians as the morphological stem on the basis of which verbal inflections were formed. In his grammar *al-Kitāb al-Kāfī*, 'Abū al-Faraj adopts from the mainstream Baṣran tradition of Arabic grammatical thought the notion that the infinitive was the base of derivation (Khan 1997). This Baṣran Arabic tradition was merged with the early Karaite tradition in the grammatical works of 'Abū al-Faraj, which sometimes results in apparent inconsistency. He, for example, continued to use the imperative as the citation form of verbs (Khan 2013a). In this passage of *Hidāyat al-Qāri*' he appears to be working with the early Karaite notion that the imperative was indeed the stem of derivation.

#### ➤ II.L.1.12.3.

For the term *diqdūqiyyūn* '*diqduq* scholars' see the comments above on §II.L.1.1.7.

The notion of 'auxiliary letter' (<code>harf musta mal</code>) is explained by the anonymous Karaite author of *Kitāb al-ʿUqūd* (ed. Vidro 2013a, 51):

An auxiliary letter is established in the entire conjugation. If it is removed, what remains are the letters of the lexical class standing without a clear meaning Examples are the lamed in the lexical class of 'taking', or the nun in the lexical class of 'going away' and in the lexical class of 'approaching', as in נּוֹנְשִׁים, נִוֹּסְשִׁים tec. Here there is a clear difference between the removal of the auxiliary lamed and that of het or qof. This holds for each auxiliary

letter. The difference between its removal and the removal of a root letter is obvious and evident.<sup>8</sup>

I.e. the auxiliary letter is an integral component of the conjugation but elided in some inflections, as is the case with *nun* and *lamed* in the cited verbs. This would differ from letters of enhancement, which are added to the basic letters of a conjugation, and so are not integral to it.

#### > II.L.1.13.

The 'contraction' ('ikhtiṣār') is the converse of 'expansion', in that it involves the elision of a letter from the basic form of a word or affix without changing meaning. The basic form is often referred to in this section as the 'virtual form' (taqdīr), i.e. the expected regular form (see the comments on §II.L.1.4.8. above). 'Abū al-Faraj uses the concept of contraction of letters in al-Kitāb al-Kāfī and, likewise, refers to the uncontracted form as the taqdīr of the word, e.g. ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger (2003, §I.23.7.). This subject is treated systematically by Saadya in his grammar Kitāb Faṣīḥ Lughat al-'Ibrāniyyīn (Dotan 1997, 140–42).

#### > II.L.2.2.1.

In this passage relating to the origin of vowels, 'Abū al-Faraj offers a view of the origin of language that differs from the view

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ואלמסתעמל הו אלדי יתבת פי אלתצריף כלה ואא זאל בקית חרוף אללגה תאבתה מן גיר מעני מסתקר פיהא מתל אללמאד אלדי פי לגה אלאכֹד ואל[נ]ון פי לגה אלרחיל ולגה אלדנו כק לוקחים נוסעים נוגעים ואמתאל דלך ממא אלפרק בין זואל אללמאד אלמסתעמל ובין זואל אלקוף או אלחית פרקא ואצחא וכדלך כל חרף מסתעמל אדא אזיל אלמסתעמל ובין זואל אלקוף או אלחית אלחרף אלאצלי כאן אלפרק בינהמא ביינא גֿליא.

that it has a purely human origin through convention among the primeval speech community known as 'the people of the language' ('ahl al-lugha), which he presents elsewhere in Hidāyat al-Qāri' and his grammatical works. In the passage he acknowledges that vowels were an integral part of the original conventional establishment of language ('in the original establishment [of language] by convention they [i.e. the vowels] were indispensable'). He then, however, goes on to associate the origin of language with Adam, according to the biblical account of the origin of language:

וַיָּבֵא אֶל־הַאָּדְם לִרְאָוֹת מַה־יִּקְרָא־לֵוֹ וְכֹל אֲשֶׁר יִקְרָא־לָוֹ הֵאָדֶם גֵפֶשׁ חַיֵּה הָוֹא שְׁמְוֹ: וַיִּקְרָא הֵאָדָם שֵׁמֹוֹת לְכָל־הַבְּהֵמְהֹ וּלְעֲוֹף הַשְּׁמֵׁיִם וּלְכָל חַיַּת הַשַּׁבֵה

'and He (the Lord) brought them (the animals and birds) to the man to see what he would call them; and whatever the man called every living creature, that was its name. The man gave names to all cattle, and to the birds of the air, and to every beast of the field' (Gen. 2.19-20)

'Abū al-Faraj suggests various ways of interpreting Adam's activity. He and the angels may have established language by convention. This would, in effect, be extending the notion of the primeval speech community ('ahl al-lugha) to a community of Adam and the angels rather than original human speakers alone. Another possibility, says 'Abū al-Faraj, is that the angels taught Adam language. The angels, moreover, would have been taught language by God. The development of language by convention between God and the angels was not possible since such a process requires limbs with which to point to objects and 'Abū al-Faraj,

like his Mu<sup>c</sup>tazilite contemporaries, rejects anthropomorphisms attributed to God such as human-like limbs.

The teaching of language to Adam by angels, who in turn learnt it from God, is a revelationist view of the origin of language. This was adopted by some Muslim theologians and grammarians of the period (Weiss 1974; Loucel 1963). The process of revelatory teaching of language was known in the Islamic tradition as tawqīf 'making known' or waḥy 'inspiring' and was based on the Qur'anic verse: وَعَلَمُ الْمَا الْمُعَامِّ كُلُّهُا لَمُعَامِّ كُلُّهَا 'and He (God) taught Adam all the names (of things)' (2.31).

The fact that 'Abū al-Faraj presents different versions of the origin of language, conventionalist and revelationist, may have arisen as an attempt to find a synthesis between rationalist Mu'tazilite thought and Jewish biblical tradition. Saadya Gaon, likewise, strove to achieve such a synthesis. Unlike 'Abū al-Faraj, however, Saadya did not attempt this by offering alternative views, but rather presented a hybrid view. According to Saadya a single primeval human, referred to as 'the establisher of the language' (wāḍi' al-lugha), fixed arbitrary names for entities and this fixing was subsequently accepted by consensus ('iṣṭilāḥ)

\_

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Maimonides followed an Aristotelian view and regarded Adam's act of naming as indicating by itself that languages are conventional, see *Guide of the Perplexed* (transl. Pines 1969, 357). By contrast, Jewish exegetes in medieval Europe adopted a revelationist interpretation. Naḥmanides, at the height of the 'Maimonidean controversy', explicitly rejected Maimonides' notion of convention; cf. Saenz-Badillos (2004, 297).

among people and transmitted to later generations. The 'establisher of the language' that Saadya had in mind was presumably Adam, but he left the name unspecified, possibly to make his theory more universalist and applicable to all human language. According to Saadya, God did not create language but gave Adam the faculty of language (Dotan 1995; 1997, 96–104).

It is also possible that 'Abū al-Faraj was influenced by some streams of Muslim thought in the eleventh century that attempted a synthesis of the revelationist and conventionalist views (associated with the scholar 'Abū 'Isḥāq al-'Asfarā'īnī, d. 1027) or were non-committal and held that neither view could be argued conclusively (associated with the scholar 'Abū al-Bakr al-Bāqillānī, d. 1013) (Weiss 1974).

## ➤ II.L.2.3.2.

ללערב פי לגתהם מן אלאעראב תלתה והי אלרפע והו אלצמה מן פוק ואלנצב והו אלפתחה מן פוק ואלכפץ והי אלכסרה מן אספל

The Arabs have three inflectional vowels in their language. These are 'raising' (raf'), i.e. the vowel damma, which is written above; 'holding level' (naṣb), i.e. the fatḥa vowel, which is written above; and 'lowering' (khafḍ), i.e. the vowel kasra, which is written below.

The terms  $raf^c$  'raising', naṣb 'holding level' and khafd 'lowering' derive from a theory of the production of vowels originating in Arabic grammatical thought that involves both the position of buccal organs and the direction of the dynamic flow of air. It was adopted also by Saadya (Dotan 1997, 113–26) and is found in a Hebrew Masoretic treatise published by Baer and Strack (1879, §36), see Eldar (1983) and Posegay (2020). In this section of

Hidāyat al-Qāri<sup>?</sup> Abū al-Faraj is referring to the vowels of Arabic case inflections, which mark syntactic relations. In §II.L.2.4.— §II.L.2.8. he transfers this terminology to categorize Hebrew vowels in morphological patterns. The seven Hebrew vowels are assigned to the three Arabic categories as follows:  $raf^c$  (holem, shureq), naṣb (pataḥ, segol, qameṣ), khafḍ (ṣere, ḥireq). A similar practice of applying this three-way classification of vowels to Hebrew morphology is found in the Masoretic treatise §36 of the corpus of Baer and Strack (1879).

## > II.L.2.4.

ואלנצב ידכל תחתה גֹ נגמאת אלפתחה אלכברי והי אַ ואלפתחה אלוסטי והי אַ ואלפתחה אלצגרי והי אַ

Three vowels correspond to (the Arabic inflectional vowel) 'holding level' (*naṣb*), namely 'big *fatḥa*', i.e. སྡ, 'medium *fatḥa*', i.e. སྡ, and 'small *fatḥa*', i.e. སྡ.

In early Masoretic terminology a basic distinction was made between pataḥ (open vowel) and qameṣ (vowel with lip-tightening). The vowel segol was associated with pataḥ and referred to as pataḥ qaṭan 'small pataḥ'. The vowel ṣere was associated with qameṣ and referred to as qameṣ qaṭan 'small qameṣ', see vol. 1, §I.2.1.5. Here in Hidāyat al-Qāri' a different grouping of the vowels is made based on the perceived proximity of the Hebrew vowels to each of the three Arabic vowels. In the early Masoretic terms pataḥ qaṭan and qameṣ qaṭan, the attribute 'small' relates to the notion that these vowels were in some way more attenuated and less open than prototypical pataḥ and qameṣ. This notion can be traced back to Syriac grammatical sources where the Syriac

term qaṭṭīn 'narrow' is used to describe the higher front vowels (Posegay 2020). The terms 'big fatḥa', 'medium fatḥa' and 'small fatḥa' seem to relate to varying degrees of lip-spreading. The vowel pataḥ was pronounced with the maximal degree of lip-spreading and qameṣ with the lowest degree, with segol exhibiting an intermediate lip position. The same attributes are used in §II.L.2.7. and applied to the term naṣb, viz. 'big naṣb' for pataḥ and 'small naṣb' for qameṣ.

#### > II.L.2.5.

אלי גיר דלך ממא קד אסתעמל פי אלאמר ואלעבר מתל שוֹרֵף שוֹרַף ווזנהמא ואסתעמל פי אלאמר מן תצריף כוֹנֶן נחו סֹב חֹן ואסתעמל פי אלעבר מן תצריף שירו נחו נוֹדַע נוֹשַע

To these should be added forms that are used for the imperative and the past such as שׁוֹרֵף 'be burnt', was burnt', and other examples of this pattern; those that are used for the imperative in the conjugaton מֹב such as בּוֹנוְן such as בֹל 'turn', וְשׁ 'be gracious'; those that are used for the past in the conjugation שִׁירוֹ 'be known', שִׁירוֹ 'be saved'.

The Karaite grammarians regarded the imperative form to be the morphological base of most verbal forms (see comments on §II.L.1.10. above). This morphological base enshrined the core structural features of the inflected forms derived from it. Although the imperative base is a concrete linguistic form, it is not necessarily a form that is attested in the corpus of Biblical Hebrew. The Karaite grammarians held that it is crucial that there is a close structural relationship between the base and the inflected form. If there is no attested imperative that is deemed

sufficiently close in structure to the inflected form, a common way of resolving this problem is to propose a hypothetical imperative base.

The imperative base always belongs to the same pattern (binyan) as the verbal form derived from it. The notion of pattern (binyan) as a unitary abstract category, however, is not found in the morphological theory of the Karaite grammarians. Imperative bases were classified together in groups not on account of sharing of abstract stems but on account of their sharing of actual structural patterns. The imperative form בָּחֹב 'write', for instance, was said to have the same pattern as imperatives such as מְּשׁׁׁׁ 'guard' and שִׁׁׁ 'harvest'. The imperative שׁׁׁׁ 'return' was said to have the same pattern as קַּׁׁׁ 'arise'. The forms שִׁׁׁ and שִׁׁׁׁ 'piac' however, were not classified together on a more abstract structural level, as became the custom in Hebrew grammar following the teachings of Ḥayyūj.

As remarked, the imperative base had to have a maximally close structural resemblance to the form derived from it. In order to achieve this in some cases the imperative form that is posited as the base of an inflected verb does not actually occur in the language, e.g. נְּתָּנֵּוֹ for נְּתָנֵּוֹ 'we have given' (1 Chron. 29.14), הֲלֹדְ 'it walks' (Psa. 73.9) and בַּקְשֵׁה for בְּקְשֵׁה 'it has sought' (Ecc. 7.28). The motivation for positing an imperative base such as בַּקְשֵׁה is to construe the derivation of the form בָּקְשָׁה, without the dagesh in the qof, as fully regular and not an anomalous inflection of the imperative base בַּקְשָׁה. Such hypothetical imperatives were not used for the writing of creative literature. Indeed, no Karaite author has been found who

used these postulated forms in a creative Hebrew text. This reflects the fact that the proposed imperative base of a verb was intended as a purely structural source of derivation. Further evidence for this is that even passive forms expressed by morphological patterns that we now call the pu'al and huf al/hof al are regarded by the Karaite grammarians as derived from imperative bases, which cannot be naturally functional in the language, e.g. the past form 'עשיתי 'I was made' (Psa. 139.15) is said to be derived from the imperative form עשה. Here in §II.L.2.5. of *Hidayat al-Qāri*' the past form שוֹרֶף 'was burnt' (inferred from והנה שרף 'and behond it was burnt' Lev. 10.16) is cited alongside the imperative שורף 'be burnt', which would have been considered to exist hypothetically as its morphological base. Passive imperative bases of pu'al and huf'al/hof'al patterns have sere in their second syllable by analogy with active pi'el and hif'il imperatives. For more details see Khan (2000b, 41-45; 2013a; 2013b).

'Abū al-Faraj uses mnemonic symbols to arrange the imperative bases of verbal conjugations into classes. Such a classification is presented systematically in §I.22 of *al-Kitāb al-Kāfī* (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003). These symbols, known in Arabic as 'alāma or ribāṭ and in Hebrew as consisted of bisyllabic Hebrew words in which the first vowel corresponds to the vowel common to all imperatives and the last vowel to the vowel common to all past forms in the class. The vowels in question may be those of the first syllable of the imperative and past forms or those of the last syllable of these forms (Vidro 2013b, 652). The conjugations of the imperatives

קבה מום אבר, for example, were assigned to a class designated by the mnemonic symbol נָּנִי which was based on the first vowel of the imperatives (הַבֶּר, הָבֶּה) and the past forms (דְּבֶּר, הָבֶּה). In a similar way the symbol שִׁירָה included conjugations with imperative bases with the patterns שִׁים and הַבּרוּן, with hireq in their initial syllable and qames in the initial syllable of their past forms, viz. עַבוּן and בָּבוֹן The symbol מֵסַב included conjugations in which the imperative had a sere in the final syllable and the past had a pataḥ in the final syllable, e.g. נְּמַלֵּט (past).

This system of classification originated in the early Karaite tradition and was developed by 'Abū al-Faraj. It was subsequently elaborated still further in some other Karaite works, such as the anonymous treatises *Kitāb al-'Uqūd* (Vidro 2011; 2013a) and *Me'or 'Ayin* (Zislin 1990). The classification of verbal conjugations and the systematization of rules for their derivation that are found in these works are likely to have had a pedagogical motivation (Vidro 2011, 165–79).

Just as hypothetical imperative bases were posited for certain past forms, e.g. יְנְתֵּנוּ for יְנָתְנוּ 'we have given', so hypothetical past forms were in some cases posited for attested imperative forms. This applies, for example, to the first in the class of conjugations represented by the symbol בּוֹנוּן, which is mentioned in §II.L.2.5. of Hidāyat al-Qāri'—in the manuscript used in the edition for this passage the original pataḥ has been replaced by segol due to interference from Arabic phonology on the scribe, viz. בּוֹנֵן (cf. vol. 1, §I.4.3.3.). In conjugations represented by the symbol בּוֹנוֹן the first vowel of the imperative is ḥolem and the first vowel of the past form is pataḥ. The imperatives of the class יְנִינִוּ that are

given in §II.L.2.5. are של 'turn' and ה' be gracious'. The attested 3ms past forms of מם and ה' are מָבֶּב and חָדָּנְי . It is assumed, however, that these imperatives have hypothetical 3ms past forms מָב and חָדָ, in which the first vowel is pataḥ, in conformity with the symbol בּוֹנֵן . This is explicitly stated in al-Kitāb al-Kafī (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.22.19) and Kitāb al-'Uqūd (ed. Vidro 2013a, 167). The forms מַב and חַ were inferred from attested inflected forms such as מַבֹּרִי 'I have turned' (1 Sam. 22.22), חְבַּנִי 'he has treated me graciously' (Gen. 33.11) and 'and I shall be gracious' (Exod. 22.19).

The other symbol mentioned in §II.L.2.5. is שִׁירוֹ, which is exemplified by the past forms נוֹשֵע and נוֹשֵע, with holem in their first syllable. The imperative forms of these are הָּוְשַע, and אָהָוְשַׁע, with hireq in their first syllable. Full details and vocalization are given in al-Kitāb al-Kafī (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.22.25) and Kitāb al-Uqūd (ed. Vidro 2013a, 193).

פקד צאר הדא אלקסם אלואחד יסתעמל פי אלפאעלין כמא אסתעמלו אלערב רפע [הם פ]י אלפאעלין ואסתעמלו אלעבראניין פי גיר אלפאעלין תוסעא כמא אסתעמלו אלערב רפעהם פי ג[יר] אלפאעלין תוסעא מן נחו אלאבתדא ואלאסתפהאם וגיר דלך

This category (of  $raf^c$ ) is used for agents, just as the Arabs use  $raf^c$  for agents. The Hebrews use it for forms other than those designating agents by extension, just as the Arabs use their  $raf^c$  for forms other than those designating agents by extension, such as initial positioning (of nominal subjects), interrogative constructions, and so forth.

## ➤ II.L.2.6.

The symbol שׁוּעֶל includes conjugations in which the first vowel of the imperative is *shureq* and the first vowel of the past form is *qameṣ*, e.g. קָּם—קּוֹם , שֶׁב —שׁוּב ; cf. *al-Kitāb al-Kafī* (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.22.18) and *Kitāb al-Ugūd* (ed. Vidro 2013a, 161–65).

#### > II.L.2.7.1.

אלמפעול אלמטלק והו אלמצדר נחו שָּמֹר זָכֹר בְּנֹה עָשֹה ואמתאל דלך It is used in the 'absolute patient', i.e the infinitive, as in 'guarding', יָבוֹר 'remembering', בָּנֹה 'building', שָׁמוֹר 'doing', and the like. The Arabic 'absolute patient' (mafʿūl muṭlaq) is a verbal noun in the accusative case in constructions such as ḍaraba ḍarban 'he struck a striking', sāra sayran 'he journeyed a journey'. This has the role of an 'inner object', i.e. a syntactic object that does not express the role of the undergoer of the action expressed by the verb but rather the action itself. In al-Kitāb al-Kāfī (ed. Khan, Gallego, and Olszowy-Schlanger 2003, §I.21.2.) the Arabic mafʿūl muṭlaq is equated by 'Abū al-Faraj with the Hebrew infinitive. He cites examples there of both the infinitive absolute and also the infinitive construct, which he did not distinguish as separate forms as we do today. In this passage in Hidāyat al-Qāri' the Hebrew examples are infinitive absolutes.

#### > II.L.2.7.2.

The symbol נָּנִי represents conjugations that have imperatives with pataḥ in their first syllable and past forms with ḥireq in their first syllable. This clearly applies to the first two examples cited, viz. יְּבֶה הַּהָּהְ הַּבָּה , הַּכָּה הַבָּה , הַבָּה הַבָּה . It does not apply, however, to the other two imperatives that are cited, viz. הַּשְּבֵּל and הַשְּבֵל, which have segol in the first syllable of their past forms, viz. הָּשֶבִּל and הַשְּבֵל and הַשְּבֵל and הַשְּבֵל and הַשְּבֵל and הַשְּבֵל (ed. Vidro 2013a, for this reason the author of Kitāb al-Uqūd classified the last two verbal conjugations under the symbol מַבֶּה (ed. Vidro 2013a, 199). In al-Kitāb al-Kāfī Abū al-Faraj does not have מַבֶּה in his inventory of symbols. In §I.22.10. of al-Kitāb al-Kāfī he includes includes הַבְּבָּה (past) in the symbol הַבְּבָּה but states that the past form 'does not have a ḥireq on account of the resh.' He does not mention the imperatives הַבְּבַל and הַצְּבֵל but presumably he would have included them in بَנָּנִי as here in Hidāyat al-Qāri',

in the same way as הַּרְאֵה and explain the *segol* as a change conditioned by the initial guttural.

אלמצאדר אלמסתעארה נחו דבֵר קוָה לשלום

'transposed infinitives', such as דַבֶּר 'speak', הַנְּהָ לְשָׁלְוֹם '(we) look for peace' (Jer. 8.15, etc.)

'Transposed infinitives' (*maṣādir musta*'ā*ra*) are infinitives whose form originally belongs to a different category, in this case that of an imperative, but has been extended to the function of an infinitive. This type of infinitive is discussed in *Kitāb al-'Uqūd* (ed. Vidro 2011, 303).

## ➤ II.L.2.8.2.

The inventory that is given here of past forms in the class of conjugations represented by the symbol נֵּנִי (i.e. conjugations with imperatives with pataḥ in their first syllable and with past forms with ḥireq in their first syllable; cf. the comments on §II.L.2.7.2., §II.L.2.5. above) is longer than the one given by Abū al-Faraj in the section on נֵנִי in al-Kitāb al-Kāfī (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.22.6.–§I.22.13.). It does, however, correspond closely to the fuller inventory of conjugations of נֵנִי that is found in Kitāb al-ʿUqūd (ed. Vidro 2103, 96-151). Some of these are hypothetical past forms that require comment.

The list here in *Hidāyat al-Qāri*' includes the two forms הָשְׁלִידְ 'he threw' and הָשְׁלִידְ 'he threw'. *Kitāb al-'Uqūd* (ed. Vidro 2013a, 128-130) distinguishes between the two conjugations הַשְּׁלִידְ (imperative)—הָשְׁלֵידְ (past) and הַשְּׁלֵידְ (imperative). The first lacks a *yod* in both imperative and past whereas

the second has a *yod* in both forms. The purpose of distinguishing the two conjugations was to account for the lack of *yod* in the attested imperative and short imperfect forms such as יַנִישְׁלֵדְ 'and he cast' (Jud. 9.17) versus the presence of *yod* in other inflections such as מַשְׁלִידְ (past), מַשְׁלִידְ (active participle) and הַשְׁלִידְ (infinitive). In the first conjugation the past form is hypothetical (הִשְׁלֵדְ) whereas in the second conjugation the imperative is hypothetical (הִשְׁלֵידְ with *yod*). Our passage in *Hidāyat al-Qāri*' has the two past forms הִשְּלִידְ and הִשְׁלִידְ It appears that this is a scribal error in the extant manuscripts and this should read הִשְׁלִידְ (without *yod*).

The past form הַפְּצֵר and its imperative form הַפְּצֵר are inferred from הַפְּצֵר 'stubbornness is iniquity and idolatry' (1 Sam. 15.23); cf. *Kitāb al-ʿUqūd* (ed. Vidro 2013a, 131), Ibn Nūḥ, *Diqduq* (ed. Khan 2000b, 370–71).

The past form בָּקְשָׁה 'he sought' and its imperative form בַּקְשֵׁה are inferred from attested forms such as בְּקְשֵׁה 'those who seek your face" (Psa. 24.6), which does not have *dagesh* in the *qof*; cf. *Kitāb al-ʿUqūd* (ed. Vidro 2013a, 138-141), Ibn Nūḥ, *Diqduq* (ed. Khan 2000b, 61) and an early anonymous Karaite treatise (ed. Khan 2000a, 106–15).

The past form הָּדְרְכָּה 'he bent (a bow)' and its imperative בַּיִּדְרְכָּה are inferred from the attested form הַּדְרְכָּה are inferred from the attested form בַּיִּדְרְכָּה are inferred from the attested form בַּיִּדְרְכָּה are inferred from the attested form שָּׁבֶּר 'and they bent their tongue like their bow in falsehood' (Jer. 9.2); cf. Kitāb al-ʿUqūd (ed. Vidro 2013a, 138-139).

Conjugations represented by the symbol שִּׁירָה contain a hireq in the first syllable of their imperative form and a qames in the first syllable of their past form (al-Kitāb al-Kāfī, ed. Khan,

Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.22.20.–§I.22.24.; Kitāb al-'Uqūd, ed. Vidro 2013a, 172-189, Me'or 'Ayin ed. Zislin 1990, 129), viz. שים (imperative)—שים (past), שיה (imperative)—שים (hypothetical past), הַבּוֹן (imperative)—נָבוֹן (past), הַמַּק (hypothetical imperative)—נָמָק (past) inferred from וּלְשׁונוֹ הָמֵק 'and his tongue will rot' (Zech. 14.12) and הָבְאֵישׁוּ נַמְקוּ חָבּוּרֹחֵי 'my wounds have grown foul and have festered' (Psa. 38.6), הָבּוּדְ (hypothetical imperative)—נבוך (hypothetical past)—נבוך (active participle) inferred from נבכים הם בארץ 'they are entangled in the land' (Exod. 14.3). The imperative form הסוע, which is given in this section in Hidāyat al-Qāri<sup>3</sup> as an imperative of the symbol שירה, does not appear in the lists of conjugations in the Karaite grammatical texts and it is not clear from what attested forms it could be inferred. The lists offer other imperatives that are close in form, viz. הסוג inferred from נסגו אחור 'they shall be turned back' (Isa. 42.17) and הגוע inferred from בכברה 'as it is sieved in a sieve' (Amos 9.9) (Kitāb al-'Ugūd ed. Vidro 2013a, 180-183). It is possible that הסוע is a scribal conflation of these two forms.

The symbol מֵסֶב included conjugations that had *sere* in the final syllable of the imperative and *pataḥ* in the final syllable of the past form (*al-Kitāb al-Kāfī*, ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, §I.22.36; *Kitāb al-ʿUqūd*, ed. Vidro 2013a, 220-42; *Meʾor ʿAyin*, ed. Zislin 1990, 135-36). The *pataḥ* in the hypothetical past form הַּתְּהַלֵּבְהַי would have been inferred from forms such as הַּתְהַלֵּבְהַי 'I walked' (Gen. 24.40).

#### ➤ II.L.2.10.2.

פצאר אלחרף אלדי תחתה אלשוא סאכנא לא יתחרך בתה מהמא הוא תחתה ופצלה ממא בעדה ואצאפה אלי מא קבלה

Whatever letter it occurs under is not mobile at all and it (the quiescent *shewa*) cuts it off from what is after it and conjoins it to what is before it.

For this function of silent *shewa* see vol. 1, §I.2.5.2.

#### **►** II.I..2.12.

Some of the material in this section on the mobile *shewa* has parallels in earlier Masoretic treatises such as §11-§15 of Baer and Strack's (1879) corpus, *Diqduqe ha-Ṭe* (ed. Dotan 1967, §5, §14) and the *Treatise on the Shewa* (ed. Levy 1936).

#### > II.I.2.12.1.1.

אלאן אן יחסן מעה דכול אלגעיה כרג בכרוג אלמלך סוא נחו וְאָם כְּכָה אלשוא תחת אלואו כרג אלואו בחרק מתל מא תחת אלאלף מכפפא למא לם תכון מעה אלגעיה

Now, if it is appropriate for ga'ya to occur on it, it is pronounced equal to the vowel (following it), for example, 'and if thus' (Num. 11.15), in which *shewa* is under vav and the vav is pronounced with hireq like that which is under the 'alef, but shortened since it it does not have ga'ya.

The argument here is that a *shewa* with a  $ga^cya$  behaves like a full vowel and so would be long in an open syllable.

#### ➤ II.L.2.12.2.1.

פשוא אלד חרוף מקצור עלי מא קבלה ושוא אליוד גיר מקצור עלי מא בעדה

The *shewa* of the four letters is restricted by what is before it, but the *shewa* of *yod* is not restricted by what is after it.

The intention here seems to be as follows. When a *shewa* is followed by a guttural consonant, its realization is determined by whether or not it is preceded by a guttural consonant. The realization of *shewa* before *yod*, however, is not affected by the vowel that follows the *yod*.

#### II.L.2.12.3.3.

אין אב ללגעיה

The ga'ya has no principle.

In modern terminology this is tantamount to saying that the ga'ya has no phonological function but is only an optional phonetic phenomenon. This applies to cases where, according to the discussion in this passage, the reader has a choice as to whether to pronounce ga'ya or not. It would not apply to cases such as ישָׁינּ 'they [do not] sleep' (Prov. 4.16)—ייי 'and they did it a second time' (1 Kings 18.34), where the ga'ya is obligatory.

## > II.L.2.12.5.

פאן תם אלף מסתעאר פאדא קלת שְתֵים שְתֵי צאר אלשוא סאכן פאן תם אלף מסתעאר פאדא קלת שְתֵים שְתֵי צאר אלשוא For if there is an added 'alef and you say [?ɛʃ'tʰaːjim] and [?ɛʃ'tʰeː], the shewa becomes quiescent.

In the available manuscripts, the prosthetic 'alef is not written. It is explicitly written in discussions of this topic in some other Masoretic treatises, e.g. *Treatise on the Shewa* and the other sources discussed by Levy (1936, 31–33).

#### ➤ II.L.2.12.6.

Parallels to this section are found in §14 of Baer and Strack's (1879) corpus of Masoretic treatises and in *Kitāb al-Muṣawwitāt* (ed. Allony 1963, 146; 1983, 116).

For the hatef qames in the closed syllable of מֲשְׁכָּוּ אוֹחֶה 'drag her!' (Ezek. 32.20) see vol. 1, §I.2.5.1.

#### ➤ II.L.2.12.9.

The point of adducing שָׁמְרֶה וֻבִּפְּשִׁי וְהַצִּילֵנִי 'Guard my life and deliver me' (Psa. 25.20) and מְשִׁכְּוּ אוֹתֶה 'draw her down' (Ezek. 32.20) as an objection seems to be that in some manuscripts the short qames in words such as מְשָׁכְוּ and מְשָׁכְּוּ was represented by hatef qames, and this could be construed as a mobile shewa, which would be followed by quiescence in the following letter. The response is referring to standard Tiberian vocalization, in which the shortness is not represented by using a hatef qames in a closed syllable, but there is reliance only on the oral tradition.

#### ➤ II.L.2.12.10.

The argument of this subsection complements that of the ninth subsection. The claim is that a mobile *shewa* has to be followed

by a vowel and then, on the third letter, a quiescent *shewa* may occur.

## > II.L.2.13.1.

See vol. 1, §I.2.5.8.1.

## ➤ II.L.2.13.2.

For an explanation for the reading of the *shewa* as silent in the six words that deviate from this rule, see vol. 1, §I.2.5.7.3.

### ➤ II.L.2.13.3.

For the distribution of vocalic *shewa* after conjunctive *vav*, see vol. 1, §I.2.5.8.4.

## ➤ II.L.2.15.

For the theory of vowel production described in this section, see vol. 1, §I.2.1.3.

# > II.L.2.16.

In the Karaite grammatical works the term 'araḍ is normally used to designate a noun referring to an abstract quality that is an attribute of an entity, e.g. Ibn Nūḥ, Diqduq (ed. Khan 2000b, 238): 'weeping' (Psa. 30.6), מֵרִי 'rebellion' (Num. 17.25), also al-Kitāb al-Kāfī (ed. Khan, Gallego and Olszowy-Schlanger 2003, xliv). Here the concept of 'araḍ has been extended to include also finite verbs.

## ➤ II.L.2.17.

This section is an analysis of the differences between vowels within the framework of the theory of the production of vowels that is adopted elsewhere in *Hidāyat al-Qāri*, see comments on §II.L.2.3. above.

#### ➤ II.L.3.2.1.

Cf. §44 in the Masoretic corpus published by Baer and Strack (1879).

#### ➤ II.L.3.2.3.

Cf. §56 in the Masoretic corpus published by Baer and Strack (1879).

ורבאטהא אקלקני אלעבד כשית אלוגע קתלתה

Their mnemonic combination is 'The slave has vexed me; I have feared pain; I have killed him'.

For such mnemonic devices see Vidro (2013b).

#### ➤ II.L.3.2.4.

Cf. §40 and §72 in the Masoretic corpus published by Baer and Strack (1879); *Seder ha-Simanim* (Allony 1965, כּז־כּת) and *Kitāb al-Muṣawwitāt* (Allony 1963, 148–50; 1983, 106–9). See also vol. 1, §I.2.11.

#### ➤ II.L.3.2.5.

Cf. *Diqduqe ha-Ṭe'amim* (ed. Dotan 1967, §7). For the exceptional cases see the discussion in vol. 1, §I.2.3.2., §I.2.11.

## > II.L.3.2.6.

Cf. *Diqduqe ha-Ṭe<sup>c</sup>amim* (ed. Dotan 1967, §8). For the exceptional cases see the discussion in vol. 1, §I.2.3.2., §I.2.11.

## > II.L.3.2.7.

Cf. *Diqduqe ha-Ṭe<sup>c</sup>amim* (ed. Dotan 1967, §21). Cf. vol. 1, §I.2.5.7.5.

#### **SHORT VERSION**

#### > II.S.0.0.

The short version begins with an authorial introduction, in which 'Abū al-Faraj states that he has been requested to compose a short version of the longer work. As remarked in the comments above on the introduction to the long version, such an indication of a 'request to compose' was a standard component of introductions to Arabic works of the period and may have been fictitious, especially when, as is the case here, the requester remains anonymous.

#### ➤ II.S.1.7.

In this section 'Abū al-Faraj adds a comment on the phenomenon that he discussed a length in §II.L.1.5. of the long version. He

indicates that he now prefers not to refer to the phenomenon as 'interchange' (*tabdīl*), since it is possible that the change of letters in the forms in question expresses semantic modification.

#### > II.S.2.9.

The one exception that breaks this rule is אֲדֹגֵי לָּם 'the Lord in them' (Psa. 68.18); cf. long version, §II.L.1.7.8.

## ➤ II.S.4.2.

For this notion of the vowels being realizations of 'soft' letters  $\aleph$ ,  $\pi$ ,  $\eta$ , and 'see vol. 1,  $\S I.2.1.8$ .

#### > II.S.5.6.

ואעלם אן אלשוא אלמתחרך לא יקע פי אלחרף אלתאני לה סכון בתה לאנה יתחרד לאגל חרכת אלאול באלשוא

Take note that a mobile *shewa* never occurs on a second letter (of a word) that has a silent (following letter), because it (this second letter) is mobile due to the mobility of the first letter with *shewa*.

I.e. if the first letter of a word has *shewa*, which must be mobile, the second letter cannot have a mobile *shewa*. This second letter has a vowel and this is followed by a silent letter, which is either a normal consonant, e.g. לְבַרְמִי, or a 'soft' letter inside a long vowel (see short version §II.S.4.2.), e.g. לְבֹר.

#### > ILS.5.7.

Both the *qames* and the stressed *patah* of the cited words were pronounced long, so, according to the theory of 'soft' letters (cf.

short version §II.S.4.2.), they contained an 'alef, although this does not appear in the orthography.

## > II.S.6.11.

The argument here seems to be that a mobile *shewa* is dependent on a mobile letter with a vowel, which, therefore, obligatorily follows a mobile *shewa*. A mobile *shewa* cannot be dependent on another mobile *shewa*. A quiescent *shewa* can come after a sequence of mobile *shewa* and a letter with a vowel, but not immediately after the initial mobile *shewa*.

# REFERENCES AND ABBREVIATIONS

#### **ABBREVIATIONS**

Bod. = Bodleian Library, University of Oxford

CUL = Cambridge University Library

JRL = John Rylands Library, University of Manchester

NLR = National Library of Russia, St. Petersburg

#### REFERENCES

- 'Abd al-Wāḥid ibn Muḥammad ibn 'Abī al-Saddād al-Mālaqī. 2002. الدر النثير والعذب النمير. Edited by 'Ādil 'Aḥmad 'Abd al-Mawjūd, 'Alī Muḥammad Mu'awwaḍ and 'Aḥmad 'Īsā al-Ma'sarāwī. Beirut: Dār al-Kutub al-'Ilmiyya.
- <sup>2</sup>Abū ʿAmr ʿUthmān ibn Saʿīd al-Dānī. 2001. التحديد في الاتقان والتجويد. Edited by Ghānim Qaddūrī al-Ḥamad. Amman: Dār ʿAmmār.
- Allen, W. Sidney. 1948. 'Ancient Ideas on the Origin and Development of Language'. *Transactions of the Philological Society*, 35–60.
- Allony, Nehemiah. 1963. ' ספר הקולות—כתאב אלמצותאת למשה בן '. Lěšonénu 29: 9–23, 136–59.
- ——. 1964. 'רשימת מונחים קראית מהמאה השמינית'. In ספר קורנגרין, edited by Asher Weiser and Ben-Zion Luria, 324–63. Tel-Aviv: Niv.
- ——. 1965. 'סדר הסימנים'. Hebrew Union College Annual 35: 1-40 (Hebrew section).

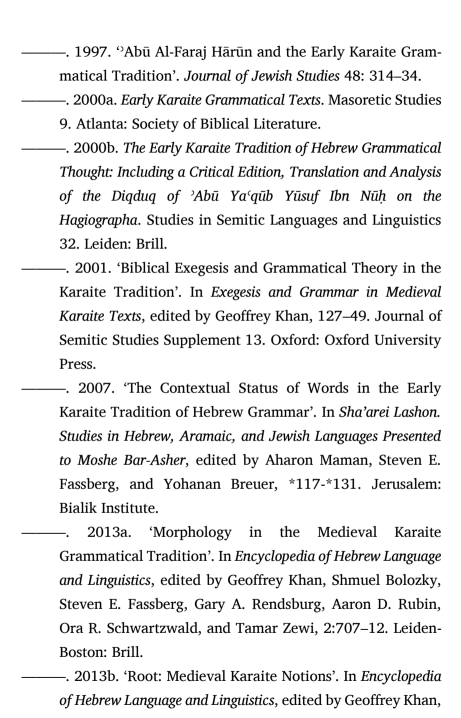


of Hebrew Language and Linguistics, edited by Geoffrey Khan,

- Shmuel Bolozky, Steven E. Fassberg, Gary A. Rendsburg, Aaron D. Rubin, Ora R. Schwartzwald, and Tamar Zewi, 2:484–90. Leiden-Boston: Brill.
- Becker, Dan. 1996. 'A Unique Semantic Classification of the Hebrew Verb Taken by the Qaraite 'Abū Al-Faraj Hārūn from the Arab Grammarian 'Ibn al-Sarrāj'. *Jerusalem Studies in Arabic and Islam* 20: 237–59.
- Campanini, Saverio. 2013. 'Cryptography'. In *Encyclopedia of Hebrew Language and Linguistics*, edited by Geoffrey Khan, Shmuel Bolozky, Steven E. Fassberg, Gary A. Rendsburg, Aaron Rubin, Ora R. Schwartzwald, and Tamar Zewi, 1:636–40. Leiden-Boston: Brill.
- Dotan, Aron. 1967. *The Diqduqé Haṭṭĕʿamim of Ahāron Ben Moše Ben Ašér*. Jerusalem: The Academy of the Hebrew Language (in Hebrew).
- ———. 1995. 'Particularism and Universalism in the Linguistic Theory of Saadia Gaon'. *Sefarad* 51: 61–76.
- ——. 1997. Dawn of Hebrew Linguistics: The Book of Elegance of the Language of the Hebrews. Jerusalem: ha-Iggud ha-'Olami le-Mada'e ha-Yahadut.
- Eldar, Ilan. 1980. ' מער בדבר מקומות החיתוּך של העיצוּרים מתוֹך הדאיה שער בדבר מקומות החיתוּך של העיצוּרים מתוֹך בדבר מקומות החיתוּך של העיצוּרים. Lěšonénu 45: 233-59.
- עיון מחודש בשאלת חלוקת התנועות העבריות לדרך רום, ' . 1983. מחקרי לשון: מוגשים לואב בן־חיים בהגיעו ' . In מחקרי לשון: מוגשים לואב בן־חיים בהגיעו edited by Moshe Bar-Asher et al., 43–55. Jerusalem: Magnes.

- ——. 1987a. 'מבֹתצר הדאיה אלקאר": חלק הדקדוּק יוֹצא לאוֹר ע"פ "מבֹתצר הדאיה אלקאר": חלק הדקדוּף מבוֹא ותרגוּם עברי, חלק ראשוֹן: מבוֹא לסני גניזה בּצירוּף מבוֹא ותרגוּם עברי, חלק ראשוֹן: מבוֹא 50: 214–31.
- ——. 1987b. ' מכֹתצר הדאיה אלקאר": חלק הדקדוּק יוֹצא לאוֹר ע"פ "מכֹתצר הדאיה אלקאר": חלק שני: הטקסט ותרגוּמוֹ (קטעי גניזה בּצירוּף מבוֹא ותרגוּם עברי, חלק שני: הטקסט ותרגוּמוֹ "Lěšonénu 51: 3–41.
- ——. 1994. The Study of the Art of Correct Reading as Reflected in the Medieval Treatise Hidāyat Al-Qāri. Jerusalem: Academy of the Hebrew Language (in Hebrew).
- ——. 2018. The Masoretic Accentuation of the Hebrew Bible According to the Medieval Treatise Horayat Haqore. Jerusalem: Bialik Institute (in Hebrew).
- Fārābī, ʾAbū al-Naṣr al-. 1960. شرح الفارابى لكتاب ارسطوطاليس فى العبارة. Edited by Wilheim Kutch and Stanley B. Marrow. Beirut: Catholic Press.
- Feldman, Louis H. 1992. 'Some Observations on Rabbinic Reaction to Roman Rule in Third Century Palestine'. Hebrew Union College Annual 63: 39–81.
- Freimark, Peter. 1967. 'Das Vorwort als literarische Form in der arabischen Literatur'. Ph.D. Thesis, Münster: University of Münster.
- Gallego, María Ángeles. 2003. 'Orígenes y Evolución del Lenguaje Según el Gramático y Exegeta Caraíta Abū l-Farağ Hārūn Ibn al-Farağ'. *Sefarad* 63: 43–67.
- Gil, Moshe. 1996. 'The Jewish Community'. In *The History of Jerusalem: The Early Muslim Period (638-1099)*, edited by

- Joshua Prawer and Haggai Ben-Shammai, 163–200. Jerusalem—New York: Yad Izhak Ben-Zvi and New York University Press.
- Goldstein, Miriam. 2014. 'Arabic Book Culture in the Work of a Jerusalem Karaite: Abū l-Faraj Hārūn and His Glossary of Difficult Biblical Words'. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 164: 345–73.
- Hadassi, Judah ben Elijah ha-Abel. 1836. ספר אשכול הכופר Eupatoria: Mordechai Tirisken.
- Harviainen, Tapani. 1996. 'The Cairo Genizot and Other Sources of the Firkovich Collection in St. Petersburg'. In *Proceedings of the Twelfth International Congress of the International Organization for Masoretic Studies*, edited by E. John Revell, 25–36. Atlanta, GA: Scholars Press.
- Hayman, A. Peter. 2004. Sefer Yeṣira: Edition, Translation and Text-Critical Commentary. Tübingen: Mohr Siebeck.
- Jastrow, Marcus. 1903. Dictionary of the Targumim, the Talmud Babli and Yerushalmi, and the Midrashic Literature. London: Luzac.
- Khan, Geoffrey. 1990. 'The Opinions of al-Qirqisānī concerning the Text of the Bible and Parallel Muslim Attitudes towards the Text of the Qur'ān'. *Jewish Quarterly Review* 81: 59–73.
- ——. 1992. 'The Medieval Karaite Transcriptions of Hebrew in Arabic Script'. *Israel Oriental Studies* 12: 157–76.
- ——. 1993. 'On the Question of Script in Medieval Karaite Manuscripts: New Evidence from the Genizah'. *Bulletin of the John Rylands University Library of Manchester* 75: 133–41.



- Shmuel Bolozky, Steven E. Fassberg, Gary A. Rendsburg, Aaron D. Rubin, Ora R. Schwartzwald, and Tamar Zewi, 3:420–24. Leiden-Boston: Brill.
- Khan, Geoffrey, María Ángeles Gallego, and Judith Olszowy-Schlanger. 2003. The Karaite Tradition of Hebrew Grammatical Thought in Its Classical Form: A Critical Edition and English Translation of Al-Kitāb Al-Kāfī fī Al-Luġa Al-ʿIbrāniyya by ʾAbū al-Faraj Hārūn Ibn al-Faraj. Studies in Semitic Languages and Linguistics 37. Leiden: Brill.
- Kretzmann, Norman. 1974. 'Aristotle on Spoken Sound Significant by Convention'. In *Ancient Logic and Its Modern Interpretations*, edited by John Corcoran, 3–21. Boston: Reidel.
- Levin, Aryeh. 1997. 'The Theory of al-Taqdīr and its Terminology'. *Jerusalem Studies in Arabic and Islam* 21: 142–66.
- Levy, Kurt. 1936. *Zur Masoretischen Grammatik*. Bonner Orientalistische Studien 15. Stuttgart: Kohlhammer.
- Lipschütz, Lazar. 1965. *Kitāb al-Khilaf: Mishael Ben Uzziel's Treatise on the Differences between Ben Asher and Ben Naphtali*. Publications of the Hebrew University Bible Project 2. Jerusalem: Magnes Press.
- Loucel, Henri. 1963. 'L'origine du Langage d'après les Grammairiens Arabes II'. *Arabica* 10: 253–81.
- Makkī ibn ʾAbī Ṭālib al-Qaysī. 1996. النكوة وتحقيق لفظ Edited by Aḥmad Ḥasan Farḥāt. Amman: Dār ʿAmmār.
- ספר טור־סיני: In 'שבע כפולות בגדכפר"ת.' ווח 'שבע'. In מאמרים בחקר התנ"ך מוגש לכבוד הפרופ' נ"ה טור־סיני למלאת לו

- שבעים שנה, edited by Menahem Haran and Ben-Tsiyon Lurya, 207–43. Jerusalem: Kiryath Sepher.
- Nelson, Kristina. 2001. *The Art of Reciting the Qur'an*. American University in Cairo Press.
- Peters, Johannes, R. T. M. 1976. God's Created Speech: A Study in the Speculative Theology of the Mu'tazilî Qâḍî l-Quḍât Abû l-Hasan 'Abd al-Jabbâr bn Ahmad al-Hamaḍânî. Leiden: Brill.
- Pines, Shlomo. 1969. *The Guide of the Perplexed: Moses Maimonides*. Second American Edition. The University of Chicago Press.
- Polliack, Meira. 1997. The Karaite Tradition of Arabic Bible Translation: A Linguistic and Exegetical Study of Karaite Translations of the Pentateuch from the Tenth and Eleventh Centries C.E. Études sur le Judaïsme Médiéval 17. Leiden: Brill.
- Posegay, Nicholas. 2020 (to appear). 'Connecting the Dots: The Shared Phonological Tradition in Syriac, Arabic, and Hebrew Vocalisation'. In *Studies in Semitic Vocalization and Reading Traditions*, edited by Geoffrey Khan and Aaron Hornkohl. Cambridge Semitic Languages and Cultures. Cambridge: University of Cambridge & Open Book Publishers.
- Saenz-Badillos, Angel. 2004. 'The Origin of the Language and Linguistic Pluralism according to Medieval Jewish Exegetes'. In *Verbum et Calamus; Semitic and Related Studies in Honour of the Sixtieth Birthday of Professor Tapani Harviainen*, edited by Hannu Juusola, Juha Laulainen, and Heikki Palva, 293–303. Helsinki: Finnish Oriental Society.

- Sklare, David. 2017. 'Mu'tazili Trends in Jewish Theology'. İslâmî İlimler Dergisi 12: 145–78.
- Stroumsa, Sarah. 2007. 'A Literary Genre as an Historical Document: On Saadia's Introductions to his Bible Commentaries'. In "A Word Fitly Spoken:" Studies in Qur'an and Bible Exegesis Presented to Haggai Ben-Shammai, edited by Meir M. Bar-Asher, Simon Hopkins, Sarah Stroumsa, and Bruno Chiesa, 193–204. Jerusalem: Ben-Zvi Institute and Hebrew University.
- Vajda, Georges. 1974. 'La Parole Créée de Dieu d-après le Théologien Karaïte Yūsuf al-Baṣīr'. *Studia Islamica* 39: 59–76.
- Vidro, Nadia. 2011. Verbal Morphology in the Karaite Treatise on Hebrew Grammar: Kitāb al-ʿUqūd fī Taṣārīf al-Luġa al-ʿIbrāniyya. Études sur le Judaïsme Médiéval 51. Leiden: Brill.
- . 2013a. A Medieval Karaite Pedagogical Grammar of Hebrew: A Critical Edition and English Translation of Kitāb al-ʿUqūd fī Taṣārīf al-Luġa al-ʿIbrāniyya. Études sur le Judaïsme Médiéval 62. Leiden: Brill.
- ———. 2013b. 'Mnemonics'. In *Encyclopedia of Hebrew Language* and Linguistics, edited by Geoffrey Khan, Shmuel Bolozky, Steven E. Fassberg, Gary A. Rendsburg, Aaron D. Rubin, Ora R. Schwartzwald, and Tamar Zewi, 2:650–53. Leiden-Boston: Brill.
- Weiss, Bernard G. 1974. 'Medieval Muslim Discussions of the Origin of Language'. Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft 124: 33–41.

- Wolfson, Harry. 1979. Repercussions of the Kalam in Jewish *Philosophy*. Cambridge, MA: Harvard University Press.
- Zimmermann, Fritz W. 1982. *Al-Farabi's Commentary and Short Treatise on Aristotle's De Interpretatione*. Classical and Medieval Logic Texts 3. London: Oxford University Press.
- Zislin, Meir N. 1990. Me'or 'Ayin. Moscow: Nauka.
- Zwiep, Irene E. 1997. *Mother of Reason and Revelation: A Short History of Medieval Jewish Linguistic Thought*. Amsterdam Studies in Jewish Thought 5. Amsterdam: J.C. Gieben.

## **INDEXES**

| GENERAL INDEX                                      | <sup>2</sup> ahl al-lugha: 259, 272, 283<br><sup>2</sup> alāma: 289 |
|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| (Numbers refer to pages)                           | al-Dānī, 'Abū 'Amr 'Uthmān                                          |
| ʿAbd al-Jabbār al-Hamadhānī:                       | ibn Sa'īd: 4, 266, 305                                              |
| 260, 261, 265, 266, 267                            | al-Durr al-Nathīr w-al-ʿAdhb al-                                    |
| <sup>9</sup> Abū al-Bakr al-Bāqillānī: 285         | Namīr: 266                                                          |
| 'Abū al-Faraj Furqān ibn 'Asad                     | al-Fārābī: 260                                                      |
| (Yeshu <sup>c</sup> a ben Yehuda): 256,            | ʾAlfāẓ al-Ṣaʿba allatī li-l-Torah:                                  |
| 261                                                | 7                                                                   |
| <sup>9</sup> Abū al-Faraj Hārūn: 1, 2, 3, 5,       | al-Kitāb al-Kāfī fī al-Lugha                                        |
| 6, 7, 10, 11, 15, 16, 254,                         | al-ʿIbrāniyya: 5, 6, 10, 11,                                        |
| 255, 256, 257, 259, 260,                           | 254, 256, 259, 260, 268,                                            |
| 261, 262, 264, 265, 266,                           | 269, 273, 274, 278, 280,                                            |
| 267, 268, 269, 271, 273,                           | 281, 282, 289, 293, 294,                                            |
| 274, 275, 276, 278, 279,                           | 295, 296, 300                                                       |
| 280, 281, 282, 283, 284,                           | al-Kitāb al-Muḥtawī: 265                                            |
| 285, 289, 290, 292, 293,                           | al-Kitāb al-Mushtamil ʿalā                                          |
| 294, 302, 310                                      | al-ʾUṣūl wa-l-Fuṣūl fī al-Lugha                                     |
| <sup>^</sup> Abū al-Ḥasan Dā <sup>^</sup> ūd ibn   | al-Ibrāniyya: 6, 269, 279                                           |
| ʿImrān ibn Levi: 256                               | al-Mālaqī, ʿAbd al-Wāḥid ibn                                        |
| <sup>°</sup> Abū al-Ḥusayn al-Baṣrī: 261           | Muḥammad ibn ʾAbī al-                                               |
| <sup>3</sup> Abū <sup>4</sup> Alī ibn Khallād: 260 | Saddād: 266, 304                                                    |
| <sup>3</sup> Abū al-Ṭayyib Samuel ibn              | anagrammatical: 279                                                 |
| Manṣūr: 256                                        | Arabic linguistic thought: 3                                        |
| 'Abū Hāshim al-Jubbā'ī: 260,                       | Aristotle: 260, 261, 284, 310,                                      |
| 261                                                | 313                                                                 |
| 'Abū 'Isḥāq al-'Asfarā'īnī: 285                    | Babylonian pronunciation                                            |
| accusative: 293                                    | tradition: 271                                                      |
|                                                    |                                                                     |

Bahshamiyya: 260 iawhar: 279 Basra: 260 Jerusalem: 1, 260, 261, 262, conjugation: 4, 19, 20, 21, 22, 263, 305, 306, 307, 308, 278, 281, 282, 287, 289, 310, 311, 312 290, 292, 293, 294, 296 kalām: 5, 265 convention: 259, 260, 261, Karaites: 1, 10, 16, 256, 258, 262, 265, 266, 272, 277, 260, 261, 262, 263, 264, 283, 284, 285 265, 268, 270, 272, 275, De Interpretatione: 260, 313 278, 279, 281, 287, 288, Digdug: 256, 272, 278, 295, 290, 295, 296, 300, 308, 300, 309 309, 310, 311, 313 Digduge ha-Te<sup>c</sup>amim: 258, 302 khafd: 17, 285 genitive: 258 Kitāb al-'Alḥān: 7, 256 Genizah: 1, 7, 10, 268, 309 Kitāb al-Hāwī: 280 ha-'Egron: 255 Kitāb al-Hidāya fī 'Ilm Shurūt al-Hai Gaon: 280 Migrā: 7 Ḥayyūj, Yaḥyā ibn Dā'ūd: 270, Kitāb al-Muhia: 7 277 Kitāb al-Musawwitāt: 5, 299, hireg: 18, 20, 22, 286, 290, 301 291, 293, 294, 295, 297 Kitāb al-Shurūt: 6 holem: 20, 22, 286, 290, 291, Kitāb al-'Ugūd fī Tasārīf al-292 Lugha al-Ibrāniyya: 254, hurūf al-līn: 270, 276 265, 281, 290, 291, 292, Ibn Sīnā: 5 293, 294, 295, 296, 313 'ikhtisār: 282 Kitāb Faṣīḥ Lughat alimperative: 16, 275, 278, 279, *Ibrāniyyīn*: 280, 282 280, 281, 287, 288, 289, maf<sup>c</sup>ūl mutlag: 17, 293 290, 291, 292, 293, 294, maṣādir mustaʿāra: 294 295, 296 Me'or 'Ayin: 290, 296, 313 infinitive: 17, 278, 281, 292, mnemonic: 289, 301 293, 294, 295

morphology: 4, 5, 6, 275, 278, 279, 281, 286, 287, 288, 289, 292 mubtada3: 292 mudāf: 17, 275 Mu<sup>c</sup>tazila: 260 nasb: 18, 285, 286, 287 paratext: 254, 255 patah: 13, 18, 20, 21, 22, 286, 290, 293, 294, 296, 303 philosophy: 2, 4, 5, 6, 260 postface: 254, 256 preface: 3, 254, 263 qat: 19, 275 gibbus: 16 Qur<sup>3</sup>ān: 3, 5, 264, 309 raf<sup>c</sup>: 19, 285, 291, 292 resh: 22, 270, 273, 277, 293 revelationist: 262, 284, 285 ribāt: 289 root: 21, 258, 261, 278, 279, 282 Saadya: 255, 280, 282, 284, 285 Seder ha-Simanim: 5, 255, 301 Sefer 'Eshkol ha-Kofer: 262 Sefer Yesira: 271, 309 segol: 13, 19, 21, 286, 290, 293 sere: 18, 21, 22, 286, 289, 290, 296

Sharh 'Alfāz allatī fihā Su'ūba fī al-Migrā wa-Dhikr Ishtiqāqihā: 7 shewa: 4, 6, 14, 19, 267, 297, 298, 299, 300, 303, 304 shureg: 22, 286, 292 soft letters (hurūf al-līn): 16, 270, 276 speculative theology: 5 tafkhīm: 280 Tafsīr 'Alfāz al-Miqrā: 7, 254 tajwīd: 3, 4, 5, 266 taqdīr: 19, 274, 276, 282 tav: 13, 22, 273, 277 transposed infinitive: 18, 294 verbal noun: 258, 293 vernacular: 13 vocalization: 2, 11, 12, 13, 15, 267, 291, 299 Yeshu'a ben Yehuda → 'Abū al-Faraj Furgān ibn 'Asad Yūsuf ibn Ibrāhīm ha-Kohen al-Basīr: 260, 261, 265, 312 Yūsuf ibn Nūh: 256, 257, 272, 278, 295, 300, 309

#### **MANUSCRIPTS**

(Numbers refer to pages)

## Cambridge, University Library

Mosseri I, 57.2: 10

Mosseri I, 71.1: 276

T-S D1.2: 268, 276

T-S NS 301.23: 8

T-S NS 301.84: 267

T-S NS 311.113: 7

## Manchester, John Rylands Library

JRL A 694: 1, 7

## New York, Jewish Theological Seminary

JTS 8110, EMC 829, 832: 8

## Oxford, Bodleian Library

Bod. Heb. d 33, fol. 16: 276

## St. Petersburg, National Library of Russia

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2347: 9

II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2390: 8

- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2477: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2478: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2480: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2481: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2505: 8
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2528: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2542: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2544: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2551: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2557: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2772: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2794: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2795: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2813: 9
- II Firkovitch, Evr.-Arab. I 2814: 9

Gen. 18.5: II.L.1.6.

| II Firkovitch, EvrArab. I       | II Firkovitch, EvrArab. II 420:       |
|---------------------------------|---------------------------------------|
| 2897: 9                         | 10                                    |
| II Firkovitch, EvrArab. I       | II Firkovitch, EvrArab. II 488:       |
| 2928: 9                         | 10                                    |
| II Firkovitch, EvrArab. I       | II Firkovitch, EvrArab. II 604:       |
| 2941: 9                         | 8                                     |
| II Firkovitch, EvrArab. I       |                                       |
| 2945: 9                         | BIBLICAL VERSES IN                    |
| II Firkovitch, EvrArab. I       | Hidāyat al <b>-Q</b> āri <sup>)</sup> |
| 2966: 9                         | (LONG VERSION)                        |
| II Firkovitch, EvrArab. I       | (LONG VERSION)                        |
| 3384: 10                        | (Numbers refer to                     |
| II Firkovitch, EvrArab. I       | paragraphs)                           |
| 3944: 10                        |                                       |
| II Firkovitch, EvrArab. I       | Genesis                               |
| 4477: 8                         | Gen. 1.1: II.L.0.5.                   |
| II Firkovitch, EvrArab. I       | Gen. 1.3: II.L.2.2.1.                 |
| 4601: 269                       | Gen. 1.22: II.L.1.13.                 |
| II Firkovitch, EvrArab. II 297: | Gen. 1.24: II.L.1.11.3.               |
| 10                              | Gen. 2.5: II.L.2.12.1.4.              |
| II Firkovitch, EvrArab. II 307: | Gen. 2.12: II.L.2.13.3.               |
| 8                               | Gen. 2.16: II.L.2.2.2.                |
| II Firkovitch, EvrArab. II 323: | Gen. 4.4: II.L.1.13.                  |
| 10                              | Gen. 4.9: II.L.1.13.                  |
| II Firkovitch, EvrArab. II 325: | Gen. 7.23: II.L.1.13.                 |
| 10                              | Gen. 9.1: II.L.2.12.1.1.              |
| II Firkovitch, EvrArab. II 326: | Gen. 10.4: II.L.1.12.2.               |
| 10                              | Gen. 12.3: II.L.3.2.7.                |
| II Firkovitch, EvrArab. II 418: | Gen. 14.2: II.L.1.10.                 |
| 8                               | Gen. 18.1: II.L.2.12.8.1.             |
|                                 |                                       |

Gen. 18.17: II.L.1.7.11. Gen. 18.21: II.L.1.7.3. Gen. 19.20: II.L.1.5.7. Gen. 20.5: ILL.2.12.6. Gen. 20.13: II.L.1.4.4. Gen. 23.10: II.L.2.12.1.4. Gen. 24.21: II.L.1.9.7. Gen. 24.32: II.L.1.9.7. Gen. 25.34: II.L.1.13. Gen. 26.11: II.L.2.12.3.2. Gen. 27.19: ILL.3.2.7. Gen. 27.24: II.L.1.4.8. Gen. 29.21: II.L.1.13. Gen. 32.8: II.L.1.12.2. Gen. 34.29: II.L.0.1. Gen. 39.12: ILL.1.7.9. Gen. 39.15: II.L.1.7.11. Gen. 39.19: II.L.1.7.11. Gen. 42.10: II.L.1.8.1. Gen. 43.26: II.L.1.3.2. Gen. 45.12: ILL.2.13.1. Gen. 46.3: II.L.1.11.2. Gen. 46.26: II.L.0.1.; II.L.0.1. Gen. 46.27: II.L.0.1.; II.L.0.1. Gen. 49.6: II.L.1.6. Gen. 49.11: II.L.1.4.7.

#### Exodus

Exod. 4.19: II.L.2.13.1.

Gen. 49.13: II.L.1.5.12.

Gen. 49.26: II.L.3.2.7.

Exod. 5.1: II.L.1.12.2. Exod. 6.27: II.L.2.12.8.2.; II.L.2.13.1. Exod. 8.20: II.L.1.10. Exod. 14.4: II.L.1.7.10. Exod. 14.30: II.L.1.7.2. Exod. 15.1: II.L.1.7.2. Exod. 15.4: II.L.3.2.1. Exod. 15.16: II.L.1.7.2. Exod. 17.6: II.L.1.5.2. Exod. 22.4: II.L.1.10. Exod. 23.31: II.L.1.11.6. Exod. 28.8: II.L.2.12.1.3. Exod. 28.43: II.L.2.12.5. Exod. 32.1: II.L.1.12.2. Exod. 32.11: ILL.3.2.3.

Exod. 32.20: II.L.1.13.

#### Leviticus

Lev. 4.23: II.L.2.16.
Lev. 5.5: II.L.1.5.12.
Lev. 6.13: II.L.1.7.6.
Lev. 11.15: II.L.1.10.
Lev. 14.11: II.L.1.4.2.;
II.L.1.4.2.
Lev. 15.25: II.L.3.2.4.
Lev. 19.5: II.L.1.9.7.
Lev. 19.6: II.L.2.12.2.2.
Lev. 20.2: II.L.1.9.7.
Lev. 21.13: II.L.1.7.9.
Lev. 22.13: II.L.0.1.

Josh. 18.27: II.L.1.9.7.

Josh. 19.35: II.L.2.12.1.4.

Josh. 24.15: II.L.2.12.1.4.

Josh. 19.38: II.L.2.12.7.

| Lev. 23.17: II.L.1.3.2.    | Deut. 28.49: II.L.1.13.    |
|----------------------------|----------------------------|
| Lev. 24.20: II.L.2.17.     | Deut. 28.61: II.L.2.12.7.  |
| Lev. 26.34: II.L.0.3       | Deut. 31.24: II.L.2.12.5.  |
| Lev. 26.43: II.L.1.13.     | Deut. 31.28: II.L.1.7.4.   |
|                            |                            |
| Numbers                    | Joshua                     |
| Num. 5.19: II.L.2.13.1.    | Josh. 1.5: II.L.1.4.10.    |
| Num. 9.10: II.L.1.6.       | Josh. 1.8: II.L.1.7.4.     |
| Num. 10.35: II.L.1.11.2.   | Josh. 2.18: II.L.1.7.4.    |
| Num. 10.36: II.L.1.11.2.   | Josh. 4.22: II.L.2.12.2.2. |
| Num. 11.11: II.L.3.2.3.    | Josh. 5.1: II.L.1.7.4.     |
| Num. 11.15: II.L.2.12.1.1. | Josh. 6.2: II.L.1.7.4.     |
| Num. 14.12: II.L.1.7.8.    | Josh. 6.9: II.L.2.12.8.1.  |
| Num. 14.19: II.L.1.11.2.   | Josh. 6.17: II.L.1.7.6.    |
| Num. 16.24: II.L.2.8.1.    | Josh. 7.7: II.L.1.3.4.     |
| Num. 17.10: II.L.2.8.1.    | Josh. 7.9: II.L.1.7.4.     |
| Num. 17.23: II.L.1.4.10.   | Josh. 8.14: II.L.2.12.4.2. |
| Num. 21.1: II.L.2.12.14.   | Josh. 8.28: II.L.1.9.2.    |
| Num. 24.3: II.L.1.4.7.;    | Josh. 10.4: II.L.2.12.6.   |
| II.L.1.5.21.; II.L.1.11.3. | Josh. 10.6: II.L.1.13.     |
| Num. 24.5: II.L.2.16.      | Josh. 10.38: II.L.1.11.2.  |
| Num. 25.7: II.L.2.16.      | Josh. 13.3: II.L.1.9.7.    |
| Num. 26.35: II.L.1.6.      | Josh. 15.4: II.L.1.11.2.   |
| _                          | Josh. 15.6: II.L.2.12.1.4. |
| Deuteronomy                | Josh. 15.18: II.L.1.7.9.   |
|                            |                            |

Deut. 3.27: II.L.1.13.
Deut. 4.7: II.L.1.7.8.
Deut. 4.36: II.L.1.3.4.
Deut. 9.14: II.L.2.7.3.
Deut. 13.6: II.L.1.10.
Deut. 13.11: II.L.1.6.

#### **Judges**

Jud. 1.27: II.L.2.12.1.1.

Jud. 3.25: II.L.1.12.2.

Jud. 5.12: II.L.0.1.;

II.L.2.12.8.2.

Jud. 5.16: II.L.2.14.

Jud. 5.23: II.L.1.12.2.

Jud. 5.28: II.L.3.2.1.

Jud. 7.19: II.L.1.12.3.

Jud. 7.25: II.L.1.10.;

II.L.2.12.3.1.

Jud. 11.35: II.L.1.7.11.

Jud. 14.17: II.L.1.13.

Jud. 15.5: II.L.1.10.

Jud. 15.10: II.L.3.2.3.

#### 1 Samuel

1 Sam. 1.6: II.L.1.9.6.

1 Sam. 7.8: II.L.2.12.12.

1 Sam. 8.7: II.L.2.12.12.

1 Sam. 14.4: II.L.2.16.;

II.L.3.2.4.

1 Sam. 17.5: II.L.1.5.19.

1 Sam. 17.15: II.L.1.9.7.

1 Sam. 17.47: II.L.1.11.5.

1 Sam. 18.11: II.L.1.4.9.

1 Sam. 18.30: II.L.1.7.8.

1 Sam. 20.4: II.L.1.7.4.;

II.L.3.2.2.

1 Sam. 24.19: II.L.2.16.

1 Sam. 26.23: ILL.1.4.8.

1 Sam. 28.7: II.L.1.7.5.

1 Sam. 28.9: II.L.3.2.3.

1 Sam. 28.15: II.L.3.2.3.

#### 2 Samuel

2 Sam. 3.33: II.L.2.12.12.

2 Sam. 7.13: II.L.1.7.5.

2 Sam. 7.29: II.L.3.2.7.

2 Sam. 10.16: II.L.1.4.4.

2 Sam. 12.28: II.L.2.12.6.

2 Sam. 14.31: II.L.3.2.3.

2 Sam. 19.28: II.L.1.5.11.

2 Sam. 19.44: II.L.1.13.

2 Sam. 22.12: II.L.1.5.20.

2 Sam. 24.2: II.L.1.12.2.

#### 1 Kings

1 Kings 1.40: II.L.2.12.12.

1 Kings 3.23: II.L.1.7.4.

1 Kings 4.12: II.L.2.12.9.

1 Kings 6.9: II.L.1.13.

1 Kings 9.15: II.L.2.12.1.1.

1 Kings 10.2: II.L.1.11.2.

1 Kings 15.29: II.L.1.7.11.

1 Kings 17.2: II.L.1.6.

#### 2 Kings

2 Kings 3.20: II.L.1.5.11.

2 Kings 4.13: II.L.3.2.2.

2 Kings 4.40: II.L.1.5.11.

2 Kings 5.11: II.L.1.12.2.

2 Kings 5.26: II.L.3.2.1.

2 Kings 6.32: II.L.1.9.6.

2 Kings 20.17: II.L.1.11.2.

2 Kings 25.10: II.L.1.5.15.

#### Isaiah

Isa. 10.9: II.L.1.7.9.

Isa. 10.25: II.L.1.5.7.

Isa. 10.28: II.L.1.5.12.

Isa. 14.23: II.L.1.5.7.

Isa. 22.7: II.L.1.5.21.

Isa. 22.19: II.L.1.5.10.

Isa. 24.19: II.L.1.12.2.

Isa. 27.2: II.L.2.12.2.2.

Isa. 29.9: II.L.1.5.6.

Isa. 34.11: II.L.1.7.7.

Isa. 40.12: II.L.3.2.6.

Isa. 40.20: II.L.2.13.1.

Isa. 41.25: II.L.1.13.

Isa. 42.8: II.L.2.12.6.

Isa. 42.17: II.L.1.5.3.

Isa. 43.2: II.L.1.11.4.

Isa. 43.7: II.L.3.2.6.

Isa. 44.14: II.L.1.5.22.

Isa. 47.5: II.L.1.12.2.

Isa. 47.12: II.L.1.7.8.

Isa. 54.12: II.L.1.7.2.

Isa. 57.18: II.L.2.12.3.1.

Isa. 59.10: II.L.1.5.3.

Isa. 59.21: II.L.1.7.10.

Isa. 60.1: II.L.1.1.5.

Isa. 60.17: II.L.1.9.2.

Isa. 61.10: II.L.1.13.

Isa. 65.8: II.L.3.1.

#### Jeremiah

Jer. 3.20: II.L.1.5.13.

Jer. 4.1: II.L.1.12.2.

Jer. 4.31: II.L.2.12.1.3.

Jer. 8.15: II.L.2.7.2.

Jer. 11.10: II.L.0.1.

Jer. 11.15: II.L.3.2.2.

Jer. 13.17: II.L.1.5.6.

Jer. 15.18: II.L.3.2.3.

Jer. 20.9: II.L.1.7.2.

Jer. 22.23: II.L.2.12.14.

Jer. 23.16: II.L.1.3.4.

Jer. 38.9: II.L.2.11.2.

Jer. 40.16: II.L.1.5.1.

Jer. 44.28: II.L.2.12.8.1.

Jer. 46.8: II.L.1.13.

Jer. 46.15: II.L.1.5.17.

Jer. 51.16: II.L.1.13.

Jer. 51.58: II.L.1.12.3.

Jer. 52.15: II.L.1.5.1.

#### Ezekiel

Ezek. 5.15: II.L.1.3.3.

Ezek. 16.4: II.L.2.10.2.;

II.L.2.12.14.

Ezek. 16.47: II.L.1.11.1.

Ezek. 17.9: II.L.1.5.15.; II.L.1.9.7.

Ezek. 20.44: II.L.1.11.1.

Ezek. 22.5: II.L.2.12.3.1.

Ezek. 23.40: II.L.2.10.4.;

II.L.2.12.14.

Ezek. 32.20: II.L.2.12.6.;

II.L.2.12.9.

Ezek. 35.15: II.L.2.12.3.2.

Ezek. 40.10: II.L.1.9.2.

Ezek. 40.34: II.L.1.4.3.

Ezek. 45.9: II.L.2.12.3.1.

Ezek. 46.14: II.L.1.12.2.

#### Hosea

Hos. 5.15: II.L.2.13.2.

#### Amos

Amos 6.3: II.L.2.13.1.

#### Obadiah

Obd. 1.20: II.L.1.9.7.

#### Zephaniah

Zeph. 2.14: II.L.1.12.3.

Zeph. 3.8: II.L.0.1.; II.L.1.1.5.

#### Zechariah

Zech. 11.17: II.L.1.13.

Zech. 13.9: II.L.1.9.7.

#### Malachi

Mal. 2.13: II.L.2.12.5.

#### **Psalms**

Psa. 2.9: II.L.1.12.2.

Psa. 3.3: II.L.1.11.2.

Psa. 8.7: II.L.1.5.21.

Psa. 17.12: II.L.1.9.7.

Psa. 18.11: II.L.1.13.

Psa. 22.3: II.L.2.6.

Psa. 22.15: II.L.3.2.6.

Psa. 25.20: II.L.2.12.9.

Psa. 27.1: II.L.0.1.

Psa. 28.7: II.L.1.11.5.

Psa. 42.10: II.L.3.2.3.

Psa. 43.2: II.L.3.2.3.

Psa. 45.12: II.L.1.13.

Psa. 47.5: II.L.3.2.5.

Psa. 49.6: II.L.3.2.3.

Psa. 50.20: II.L.2.16.

Psa. 59.12: II.L.1.11.6.

Psa. 60.2: II.L.3.2.5.

Psa. 66.6: II.L.2.12.2.2.

Psa. 66.17: II.L.1.7.7.

Psa. 68.31: II.L.1.4.4.

Psa. 68.35: II.L.1.11.1.

Psa. 72.6: II.L.1.9.7.

Psa. 73.9: II.L.1.5.21.

Psa. 74.6: II.L.1.4.9.

Psa. 82.5: II.L.1.12.2.

Psa. 88.11: II.L.1.7.5.

Psa. 89.18: II.L.1.11.6.
Psa. 89.53: II.L.2.12.1.4

Psa. 92.4: II.L.1.11.4.

Psa. 92.7: II.L.1.10.

Psa. 92.15: II.L.1.12.2.

Psa. 94.17: II.L.1.12.2.;

II.L.2.6.

Psa. 98.8: II.L.2.12.1.6.

Psa. 100.4: II.L.1.7.7.

Psa. 103.3: II.L.1.11.3.

Psa. 103.5: II.L.1.11.3.

Psa. 103.20: II.L.3.2.7.

Psa. 107.3: II.L.1.13.

Psa. 113.5: II.L.1.11.3.

Psa. 114.8: II.L.1.11.3.

Psa. 123.1: II.L.1.11.3.

Psa. 132.1: II.L.2.12.3.1.

Psa. 141.8: II.L.1.13.

#### **Proverbs**

Prov. 1.17: II.L.2.5.

Prov. 1.28: II.L.2.13.2.;

II.L.2.13.2.

Prov. 3.4: II.L.2.12.1.4.

Prov. 4.16: II.L.2.12.3.3.

Prov. 6.16: II.L.3.2.4.

Prov. 8.17: II.L.2.13.2.

Prov. 14.28: II.L.2.12.3.1.

Prov. 16.30: II.L.1.5.5.

Prov. 17.3: II.L.1.9.7.

Prov. 17.16: II.L.3.2.3.

Prov. 19.7: II.L.3.2.6.

Prov. 20.17: II.L.1.10.

Prov. 21.1: II.L.3.2.4.

Prov. 25.3: II.L.2.12.8.1.

Prov. 28.3: II.L.1.5.17.

Prov. 31.2: II.L.1.7.4.

Prov. 31.3: II.L.1.5.14.

#### Job

Job 1.1: II.L.2.12.8.1.

Job 3.21: II.L.2.13.1.

Job 7.11: II.L.1.12.2.

Job 10.22: II.L.1.11.2.

Job 16.4: II.L.1.11.4.

Job 16.5: II.L.1.11.4.

Job 16.12: II.L.1.12.3.

Job 17.1: II.L.1.12.2.

Job 18.16: ILL.1.12.2.

Job 19.3: II.L.1.3.4.

Job 26.11: II.L.1.5.17.

Job 28.1: II.L.1.12.2.

Job 31.35: II.L.3.2.4.

Job 36.30: II.L.2.16.

Job 37.18: II.L.1.4.8.;

II.L.1.9.7.

Job 40.26: II.L.1.4.8.

Job 41.26: II.L.1.5.8.

#### Song of Songs

Cant. 1.11: II.L.1.9.2.

Cant. 5.2: II.L.1.9.5.

Cant. 7.3: II.L.1.5.3.

Cant. 7.10: II.L.2.12.1.3.

Cant. 8.14: II.L.2.13.3.

#### Ruth

Ruth 2.6: II.L.0.1.

#### Lamentations

Lam. 1.4: II.L.1.9.7.

Lam. 3.23: II.L.2.17.

#### **Ecclesiastes**

Ecc. 11.9: II.L.1.4.2.

#### **Esther**

Esther 2.1: II.L.1.12.2.

Esther 5.2: II.L.1.7.11.

Esther 9.3: II.L.2.10.3.

#### **Daniel**

Dan. 3.2: II.L.1.7.2.

Dan. 3.5: II.L.1.5.9.; II.L.1.7.2.

Dan. 3.13: II.L.1.4.10.

Dan. 4.27: II.L.2.12.6.

Dan. 6.23: II.L.2.12.8.1.;

II.L.2.13.3.; II.L.2.13.3.

Dan. 7.6: II.L.1.7.6.

Dan. 9.19: II.L.1.11.2.;

II.L.1.11.2.

Dan. 10.14: II.L.1.5.5.

Dan. 12.13: II.L.1.5.14.

#### Ezra

Ezra 1.1: II.L.0.3

Ezra 3.7: II.L.2.12.8.1.

Ezra 4.23: II.L.1.7.9.

Ezra 8.18: II.L.1.3.2.

#### 1 Chronicles

1 Chron. 1.6: II.L.1.5.4.

1 Chron. 1.7: II.L.1.5.4.

1 Chron. 6.6: II.L.1.7.8.

1 Chron. 6.14: II.L.1.7.8.

1 Chron. 6.29: II.L.1.3.4.

1 Chron. 8.12: II.L.2.16.

1 Chron. 12.23: II.L.2.12.8.1.

1 Chron. 12.41: II.L.1.4.9.

1 Chron. 17.11: II.L.1.12.2.

1 Chron. 19.16: II.L.1.4.4.

1 Chron. 28.11: II.L.1.9.2.

1 Chron. 28.18: II.L.1.12.2.

#### 2 Chronicles

2 Chron. 1.12: II.L.1.5.14.

## BIBLICAL VERSES IN HIDĀYAT AL-QĀRI' (SHORT VERSION)

(Numbers refer to paragraphs)

#### Genesis

Gen. 9.1: II.S.6.1.1.

Gen. 18.1: II.S.6.9.

Gen. 18.5: II.S.2.1.

Gen. 18.17: II.S.2.12.

Gen. 18.21: II.S.2.4.

Gen. 34.29: II.S.0.3

Gen. 39.12: II.S.2.10.

Gen. 39.15: II.S.2.12.

Gen. 39.19: II.S.2.12.

Gen. 43.26: II.S.1.2.

Gen. 45.12: II.S.5.4.

Gen. 49.6: II.S.2.1.

#### **Exodus**

Exod. 4.19: II.S.5.4.

Exod. 6.27: II.S.5.4.

Exod. 14.4: II.S.2.11.

Exod. 14.30: II.S.2.3.

Exod. 15.1: II.S.2.3.

Exod. 15.16: II.S.2.3.

Exod. 15.21: ILS.2.3.

Exod. 28.8: II.S.6.1.3.

Exod. 28.43: II.S.6.5.

Exod. 29.34: II.S.6.1.1.

#### Leviticus

Lev. 5.12: II.S.7.3.

Lev. 6.13: II.S.2.7.

Lev. 7.35: II.S.6.2.1.

Lev. 19.6: II.S.6.2.2.

Lev. 21.13: II.S.2.10.

Lev. 23.17: II.S.1.2.

#### **Numbers**

Num. 5.19: II.S.5.4.

Num. 5.22: II.S.5.4.

Num. 11.15: II.S.6.1.1.

Num. 11.29: II.S.5.4.

Num. 21.1: II.S.6.12.

Num. 22.2: II.S.2.13.

#### **Deuteronomy**

Deut. 4.7: II.S.2.9.

Deut. 31.24: II.S.6.5.

Deut. 31.28: II.S.2.5.

#### Joshua

Josh, 1.8: II.S.2.5.

Josh. 2.18: II.S.2.5.

Josh. 6.17: II.S.2.7.

Josh. 8.28: II.S.3.0.

Josh. 15.18: II.S.2.10.

Josh. 19.38: II.S.6.7.

## **Judges**

Jud. 4.9: II.S.6.2.1.

Jud. 5.16: II.S.7.8.

Jud. 7.25: II.S.6.3.1.

Jud. 9.13: II.S.5.4.

Jud. 11.35: II.S.2.12.

#### 1 Samuel

1 Sam. 7.8: II.S.6.13.

1 Sam. 8.7: II.S.6.13.

1 Sam. 18.30: II.S.2.9.

1 Sam. 20.4: II.S.2.5.

1 Sam. 28.7: II.S.2.6.

#### 2 Samuel

2 Sam. 7.13: II.S.2.6.

2 Sam. 12.28: II.S.6.6.1.

#### 1 Kings

1 Kings 1.40: II.S.6.13.

1 Kings 3.23: II.S.2.5.

1 Kings 4.12: II.S.6.10.

1 Kings 15.29: II.S.2.12.

1 Kings 17.2: II.S.2.1.

## 2 Kings

2 Kings 7.8: II.S.5.4.

2 Kings 8.16: II.S.6.2.1.

#### Isaiah

Isa. 8.19: II.S.5.1.; II.S.5.4.

Isa, 10.9: II.S.2.10.

Isa. 27.2: II.S.6.2.2.

Isa. 34.11: II.S.2.8.

Isa. 47.12: II.S.2.9.

Isa. 59.21: II.S.2.11.

Isa. 60.1: II.S.0.3.

#### Jeremiah

Jer. 11.10: II.S.0.3.

Jer. 29.27: II.S.5.6.

Jer. 44.28: II.S.6.9.

#### **Ezekiel**

Ezek. 16.4: II.S.5.1.

Ezek. 16.11: II.S.6.1.6.

Ezek. 22.5: II.S.6.3.1.

Ezek. 32.20: II.S.6.6.1.

Ezek. 39.10: II.S.5.5. (2x)

Ezek. 45.9: II.S.6.3.1.

#### Hosea

Hos. 5.15: II.S.5.5.

Hos. 11.6: II.S.6.1.3.

## Zephaniah

Zeph. 3.8: II.S.0.3

#### **Psalms**

Psa. 27.1: II.S.0.3

Psa. 66.6: II.S.6.2.1.

Psa. 66.17: II.S.2.8.

Psa. 68.31: ILS.1.7.

Psa. 72.17: II.S.6.1.4.

Psa. 88.11: II.S.2.6.

Psa. 89.53: II.S.6.1.4.

Psa. 98.8: II.S.6.1.5.

Psa. 100.4: II.S.2.8.

Psa. 112.9: II.S.1.7.

Psa. 132.1: II.S.6.3.1.

#### **Proverbs**

Prov. 1.28: II.S.5.5.

Prov. 3.4: II.S.6.1.4.

Prov. 4.16: II.S.9.0.

Prov. 8.17: II.S.5.5.

Prov. 14.28: II.S.6.3.1.

#### Job

Job 20.18: II.S.1.7.

Job 29.22: II.S.9.0.

Job 33.21: II.S.1.2.

#### Esther

Esther 5.2: II.S.2.12.

#### Daniel

Dan. 1.4: II.S.5.5.

Dan. 2.13: II.S.2.7.

Dan. 3.28: II.S.6.1.5.

Dan. 7.6: II.S.2.7.

Dan. 12.12: II.S.5.4.

#### Ezra

Ezra 4.23: II.S.2.10.

Ezra 8.18: II.S.1.2.

#### 1 Chronicles

1 Chron. 6.6: II.S.2.9.

1 Chron. 6.14: II.S.2.9.

1 Chron. 12.23: II.S.6.9.

1 Chron. 16.32: II.S.1.7.

1 Chron. 21.3: II.S.2.4.

1 Chron. 28.11: II.S.3.0. (2x)

#### 2 Chronicles

2 Chron. 28.24: II.S.6.5.

#### TERMS AND WORDS IN

HIDĀYAT AL-QĀRI<sup>)</sup>

(LONG VERSION)

(Numbers refer to lines)

ะ: 742

**א:** 741

ะ: 742

่ง: 45, 59, 1177

א: 767

יַאֹהֹחֹעָ: 203, 205, 295, 302, 789, ללאלחאן: 20 850, 988, 1134 אלף: 129, 139, 151, 152, 154, הוֹהֹ: 451, 504, 510, 521, 529, 154, 161, 162, 189, 320, 544 344, 511, 979, 987, 1170, הֹיוֹהֹ 435, 437, 440, 445, 1226 467, 471, 478, 480, 488, אלאלף: 7, 138, 141, 142, 164, 491, 494 209, 224, 238, 241, 244, ללאויה: 519 244, 319, 342, 344, 77,5, אבדאל: 341 512, 514, 640, 699, 703, 854, 860 אבתדא: 146, 759, 1037 באלף: 356, 360, 367, 399 אבתדאה: 666, 1064 ואלף: 139 אבתדאל: 400 באלאלף: 1031 אלאבתדי: 1036 אֹלֹף: 130 אהל אללגה: 22, 35, 301, 526, 528 (2x), 566, 581, 608, אלפאט: 580 אלאלפאט: 579 943, 1058, 1176 אלגה < אול >: 1175 אמר: 16, 110, 131, 137, 167, 172 אלאואמר: 605, 779 אלאמר: 396, 426, 429, 604, אוגירה: 431 604, 641, 750, 751, 767, אלאוגירה: 421 782, 788, 793, 795 אוגירה: 427 אנחא: 168, 801 אוֹגירה: 419 אלאנחא: 663 אוֹגירה: 433 אנחאיהם: 1171 ואוואנהמא: 778 אסאס: 1149, 1150, 1151, 1152, אחרף: 198 1152, 1153, 1154 ובאלהי: 121 אסם: 306, 325, 572, 573, 693, אלחאן: 21, 26, 34, 37, 57, 60, 787 74, 81, 85, 91, 94, 101, 112, אלאסם: 589, 592 125, 172, 179, 182, 949, אלאסמא: 753, 769 1185, 1192, 1193 ואסמא: 770 ואלחאן: 291

| ואלאסמא: 594, 595, 596         | ואלאצל: 188                   |
|--------------------------------|-------------------------------|
| ולאסם: זולאסם                  | אצלא: 417, 714, 718           |
| אסמוהא: 1131                   | אצלי: 320, 396, 567, 633, 634 |
| אסמין: 1                       | ואצאפה: 810                   |
| אלאסמין: 332                   | ואצעתה: 685                   |
| אספל: 722, 1141                | ואשתקוה: 1131                 |
| אסתפהאם: 327                   | אתא: 419, 459                 |
| ואלאסתפהאם: 760                | ⊒: 272                        |
| אלאסתקבאל: אלאסתקבאל: 344, 605 | ±ิ: 273                       |
| אעראב: 671                     | בא: 333, 492, 493, 511        |
| אלאעראב: 717, 720, 730,        | אלבא: 14, 18, 130, 149, 305,  |
| 125,11, 734, 738               | 310, 347, 348, 430, 454,      |
| אעראבהא: 737                   | 494, 512, 513, 516, 520,      |
| ואלאעראץ: 753, 754, 770        | 641, 725, 992, 1259           |
| אלאפעאל: 610, 776              | [אלבא]: אלבא]: א              |
| אלאפתקאר: אלאפתקאר             | בבֵא: 378                     |
| אלאפתקאראת: 710                | ואלבא: 142, 955               |
| אצול: 28, 255, 284             | באלבא: 965                    |
| אלאצול: 195, 196, 417          | פאלבא: 1101                   |
| באלאצול: 848                   | אלבא: 617                     |
| פֿאצול: 253                    | באאין: 486                    |
| אצולא: 195, 281, 845           | אלבדל: 416                    |
| אצולהם: 912                    | אלבי: 243                     |
| אצטלאח: 526                    | בית: 4, 150, 917, 988, 1265   |
| אצטלחו: 526, 529, 993          | ובית: 206, 219, 1007, 1134    |
| אצל: 34, 136, 474, 684, 684,   | אלביתין: 39                   |
| 1138, 1165                     | הבליעה: 206, 219, 1134        |
| אלאצל: 22, 66, 251, 503, 518,  | ברכה: 1259                    |
| 519, 1056, 1167, 1201,         | : בְרָכָה                     |
| 1202                           | ברכו: 1261                    |
| ואצל: 205                      | בְּרְכוּ: 1259                |
|                                |                               |

| ברכְות: 1267                 | ואלדאל: 261, 971              |
|------------------------------|-------------------------------|
| בָרכֵת: 1262                 | דגש: 208, 212, 213, 228, 232, |
| ม่า: 76, 125, 443, 534, 727, | 239, 483, 498, 537, 537,      |
| 739                          | 928, 977, 981, 1214, 1220,    |
| גזם: 735                     | 1233                          |
| אלגזם: 722, 743              | אלדגש: 208, 213, 215, 225,    |
| ואלגזם: 734, 743, 744        | 232, 237, 240, 246, 261,      |
| אלגזם: 799                   | 262, 263, 295, 452, 454,      |
| גמאל: 130, 642               | 534, 535, 559, 926, 982,      |
| אלגמאל: 134, 139, 252, 350,  | 1089                          |
| 618                          | בדגש: 241                     |
| בגמאל: 352                   | באלדגש: באלדגש                |
| ואלגמאל: 142                 | ואלדגש: 215, 294              |
| ואלגמע: 1158                 | דגש כביר: 537                 |
| גָנָי: 779, 790              | אלדגש אלכביר: 535             |
| געי: 1189                    | דגשהא: 502                    |
| געיה: 904, 1191              | דדחיק: 443, 444, 444, 520     |
| אלגעיה: 853, 855, 855, 859,  | דְּדְּחְיק: 419               |
| 862, 863, 864, 870, 918,     | דפסיק: 437                    |
| 920, 931, 932, 934, 939,     | דְּבְּקֿטִיק: 419             |
| 943, 945, 1186, 1187, 1199,  | אלדקדוקיין: 184, 631          |
| 1199, 1200, 1202             | הא: 10, 328, 356, 420, 465,   |
| בגעיה: 937                   | 465, 607, 1226                |
| באלגעיה: 1190                | אלהא: 11, 234, 326, 356, 466, |
| ללגעיה: 944                  | 466, 591, 606, 619, 638,      |
| פאלגעיה: 1200                | 639, 641, 642, 643, 697,      |
| דאל: 154, 155, 1103          | 861, 862, 863, 865, 1110,     |
| אלדאל: 131, 135, 151, 309,   | 1110                          |
| 354, 618, 643, 966, 990      | ואלהא: 212, 216, 227, 402     |
| אלד]אל: 553                  | ללהא: 223                     |
| באלדאל: 354                  | הָא: 881, 1049, 1112          |

| אלהָא: 9                       | אלחית: 364, 620, 645, 866,     |
|--------------------------------|--------------------------------|
| אלהאאת: 608                    | 866, 1007                      |
| קוא: 988                       | בחית: 384, 1087                |
| : קוא: 464                     | ואלחית: 212                    |
| הי: 45, 61, 62, 65, 234, 278,  | חלם: 704, 1150, 1150           |
| 418, 426, 523, 607, 709,       | אלחלם: 699, 702, 1134, 1151,   |
| 709, 931, 932, 958, 1193,      | 1153, 1154, 1158               |
| 1240                           | בחלם: 1254                     |
| וואו: 599                      | הלם]: 869                      |
| ואלואו: 402                    | ואלחלם: 870                    |
| ואו: 740                       | ובחלם: 1251                    |
| אלואוין: 475                   | אלחלם: 1151, 1152              |
| אלואצֿע: 112                   | אלחלקום: 205, 250              |
| וואצעהא: 685                   | אלחנך: 250, 1139               |
| ווזנהמא: 749, 749, 749, 751    | חרוף: 130, 131, 131, 142, 145, |
| זאי: 152, 200                  | 187, 190, 195, 197, 235,       |
| אלזאי: 152, 362, 563, 619, 645 | 237, 247, 255, 257, 264,       |
| בזאי: 354                      | 267, 271, 280, 293, 293,       |
| וואי: 1233                     | 77,5, 438, 477, 487, 521,      |
| ואלזאי: 554                    | 523, 523, 525, 544, 544,       |
| ללזאי: 199                     | 545, 546, 560, 571, 700,       |
| זאי מכרוך: 200                 | 727, 788, 849, 850, 852,       |
| אלזאי אלמכרוך: 563             | 873, 876, 893, 894, 902,       |
| זאין: 153                      | 987, 988, 994, 1002, 1004,     |
| באלאָב: 864, 884               | 1111, 1225, 1232               |
| זיד: 723                       | אלחרוף: 4, 123, 127, 136, 147, |
| זיד: 724                       | 156, 157, 163, 166, 167,       |
| חדפהא: 1188                    | 172, 178, 180, 188, 190,       |
| חדפו: 608                      | 202, 207, 224, 237, 246,       |
| חית: 184, 241, 881, 1039       | 249, 277, 286, 286, 295,       |
|                                | 313, 341, 342, 400, 531,       |

| 532, 533, 536, 576, 614,        | 1045, 1070, 1086, 1239,        |
|---------------------------------|--------------------------------|
| 659, 668, 675, 676, 705,        | 1242                           |
| 728, 877, 887, 907, 908,        | קלחרף: 4, 35, 128, 132, 146,   |
| 910, 931, 1175                  | 147, 148, 160, 161, 163,       |
| קרוף: 290                       | 166, 183, 184, 214, 215,       |
| פאלחרוף: 565                    | 216, 218, 226, 232, 265,       |
| ואלחרוף: 186, 334, 846, 846     | 269, 477, 479, 484, 512,       |
| ק'חרוף: 504                     | 636, 671, 712, 714, 722,       |
| יף: 564, 675                    | 723, 763, 800, 807, 809,       |
| חרוף אללין: 190, 523, 525       | 813, 827, 830, 831, 833,       |
| חרופה: 173, 239, 547, 548       | 856, 879, 925, 948, 954,       |
| חרופהא: 110                     | 956, 962, 964, 964, 968,       |
| חרכאת: 719, 736                 | 969, 982, 983, 984, 1011,      |
| אלחרכאת: 942                    | 1040, 1041, 1047, 1051,        |
| וחרכאת: 32                      | 1057, 1079, 1085, 1089,        |
| חרכה: 696, 971, 1064            | 1090, 1113, 1115, 1223,        |
| אלחרכה: 958                     | 1245                           |
| בתרכה: 699                      | חרף: 333, 670, 716             |
| ותרכה: 699                      | קאלחרף: 967                    |
| חרכתה: 963                      | קחרף: 569, 676, 957, 968,      |
| וחרכתהא: 1139, 1143             | 970                            |
| קרף: 6, 99, 100, 129, 143, 143, | קחרף: 615, 627                 |
| 177, 177, 189, 191, 192,        | ללחרף: 922                     |
| 195, 198, 337, 437, 445,        | פחרף: 715                      |
| 445, 462, 567, 605, 615,        | פאלחרף: 711                    |
| 627, 631, 633, 667, 669,        | חרפא: 283, 582, 713, 845, 903, |
| 677, 712, 788, 812, 826,        | 903, 906, 913, 915, 1077       |
| 850, 874, 888, 902, 948,        | חרפאן: 130, 144, 186, 334, 545 |
| 950, 951, 975, 977, 981,        | 616                            |
| 987, 1006, 1010, 1013,          | חרפה: 832, 833                 |
|                                 |                                |

| חרפין: 275, 420, 486, 567, 577, | יגום: 800                       |
|---------------------------------|---------------------------------|
| 583, 587, 616, 627, 628,        | יגזמו: 722                      |
| 672, 1046                       | פידגש: 461                      |
| אלחרפין: 192, 253, 340, 351,    | אליהא: 902                      |
| 1117                            | יואצֿעהא: 687                   |
| בחרפין: 517, 1085, 1087, 1090   | יוד: 150, 150, 324, 420, 476,   |
| וחרפין: 275                     | 476                             |
| לחרפין: 616, 628                | אליוד: 192, 322, 367, 477, 480, |
| אלחרק: 1146, 1153               | 484, 621, 646, 697, 894,        |
| בחרק: 854, 893                  | 897, 902                        |
| ואלחרק: 697                     | באליוד: 594, 595, 598           |
| , מֶּרֶק: 478                   | ויוד: 152                       |
| טית: 555                        | ואליוד: 268, 892                |
| אלטית: 366, 620, 646            | ביודין: 937                     |
| : 162                           | יחדפהא: 1187                    |
| טעאם: 223                       | יחיי בן דאווד אלמגרבי: 523–524  |
| טעם: 147, 152, 215, 449, 1125,  | ינגמו: 99                       |
| 1199, 1248, 1249                | ינצב: 461                       |
| אלטעם: 3, 6, 12, 15, 16, 445,   | יסכן: 807, 827, 830, 831, 954   |
| 455, 1200, 1218, 1219,          | יסתופא: 1007                    |
| 1220, 1221, 1224, 1238,         | יסתופי: 999, 1014               |
| 1242, 1245, 1258, 1260,         | יפכם: 587, 588, 589, 592, 603,  |
| 1262, 1265, 1268                | 603                             |
| בטעם: 1246, 1255                | ירפיהא: 502                     |
| וטעם: 148, 950                  | יתחרך: 678, 801, 809, 832,      |
| ואלטעם: 951                     | 861, 969, 973, 1042             |
| בטעמה: 160                      | אליתיב: 980                     |
| וטעמה: 132                      | אלכאדם: 184                     |
| טעמין: 1266, 1267               | ואלכאדם: 956                    |
| אלטפחה: 74                      | כאדמא: 184                      |
| טהור: 228, 232                  | כאדמין: 29, 31                  |
|                                 |                                 |

ואלכאדמיז: 108 ואלכדאם: 949 אלכאסרה: 423, 435, 437, 441. וכדאמהא: 126 443, 443, 459, 459, 465, אלכואדם: 598, 599 469, 470, 473, 474, 476, אלכט: 510, 515 482, 483, 486, 492, 493, בלאם: 707, 745 497 אלכלאם: 127, 211, 216, 222, אלכאף: 193, 369, 621, 647, 230, 236, 301, 318, 492, 699, 704, 1088, 1260, 1262, 565, 601, 610, 662, 682, 1265, 1268 683, 710, 732, 929, 932, בכאף: 350 בכאף 942, 966, 980, 1027, 1031, 1: 243, 252, 725, 972 ואלכאף: 1035, 1048, 1058, 1061, כאלכאף: 225 1062, 1063, 1068, 1078, באפאת: 499 1092, 1095, 1097, 1100, 1117, 1194 באפאת: 501 באלכלאם: 667 : בכאפין: 1088 ואלכלאם: 847, 885 וֹכֿאפֿין: 486 באלכלאם: 886 אלכאפצה: 728 באלכלאם: 492 כאציה: 143, 144, 146, 166, 226 לכלאם: 609, 691, 718 אלכאציה: 136, 159, 160, 176, בלאמא: 584 234 כלאמהם: 550 אל]באציה: 156 בלאמי: 762 ציה [אלכא]: 157 אלכלמה: 2, 10, 10, 33, 229, באלכאציה: 140 334, 445, 467, 813, 814, באציה: 135, 143, 149, 151 815, 815, 1199, 1239, 1266 : 134 פכאציה אלכלף: 414, 415, 422 כאציתה: 141, 215, 222, 270 אלכסדאני: 1263 בכאציתה: 233 אלכסרה: 721 וכאציתה: 147, 148, 1196 าว: 876, 886 כאציתהמא: 142 קב: 389 כבר: 327 191: בכף אלכדאם: 1192, 1193

| כפיפה: 298, 862, 911, 916     | אללחן: 2, 7, 11, 14, 17, 32, 174, |
|-------------------------------|-----------------------------------|
| בפץ : 681                     | 461, 463, 960, 962, 968,          |
| אלכפץ : 727, 739, 785, 788,   | 1112, 1115, 1183                  |
| 790, 797                      | בלחן: 73, 76, 77, 185,5, 1205     |
| וכפץ: 734                     | באללחן: 336, 513, 1124            |
| יאלכפץ: 721, 724, 742         | ולחן: 975                         |
| ללכפץ: 786                    | ואללחן: 956, 973                  |
| לכפתהא: 911                   | ואללין: 524                       |
| ואללאם: 725                   | למאד: 138, 151                    |
| לאמד: 155                     | אללמאד: 153, 317, 374, 556,       |
| אללגאת: 292                   | 622, 648, 868, 917, 1220,         |
| לגה: 13, 13, 319, 395, 397,   | 1222                              |
| 571, 572, 574, 575, 575,      | ולמאד: 139, 151                   |
| 719, 740, 773, 797, 799,      | למאד: 918                         |
| 935, 935, 936, 937, 939,      | אללסאן: 205, 250, 252, 253,       |
| 1263                          | 255, 258, 261, 268, 268,          |
| אללגה: 22, 35, 114, 278, 292, | 1138, 1139, 1140                  |
| 301, 330, 526, 528, 528,      | אללפט : 177, 226, 227, 315,       |
| 566, 566, 581, 608, 639,      | 316, 320, 510, 514, 518           |
| 684, 685, 686, 692, 729,      | באללפט: באללפט: 157               |
| 734, 735, 747, 943, 1058,     | ואללפט: 4                         |
| 1175, 1176                    | פאללפט: 587                       |
| באללגה: 635, 635              | לפטאת: 423, 1120                  |
| ואללגה: 314                   | לפטה: 189, 425, 431, 515, 570,    |
| ללגה: 730                     | 582, 763, 817, 1040, 1046         |
| אללגה: 801                    | אללפטה: 569, 777, 811             |
| אללגויין: 609                 | בלפטה: 482, 672                   |
| לחן: 60, 105, 107, 108, 463,  | לפטת: 266, 267                    |
| 980, 1180                     | לפטתין: 473                       |
|                               | אללפטתין: 818                     |
|                               |                                   |

לשוז: 540, 542, 1189, 1189, מדגושיו: 275 1206, 1206, 1208, 1257, אלמדגושין: 260, 272 1259 למדכר: 2 הלשוז: 206, 218, 1134 מואצעה: 22, 28 במאם: 599 אלמואצעה: 136, 146, 158, 684, 1049: מאם 687 ואלמאם: 352, 763, 955 מוארבה: 1130 ומאם: 1112 389 :מונת ואלמארכה: 30 אלמונת: 1097, 1099 אלמידע: 898 : למונת אלמאם: 622, 649, 891, 991, : אלמונתה 1208, 1219 מחט: 514, 813, 814, 815, 816, אלמאמין: 339 1030, 1044, 1048, 1070, מאציא: 3, 17, 702 1071, 1101 אלמאציה: 776 : 1043 אלמחט מארכה: 78, 79, 107 : 1116 המחכים אלמארכה: 31 מחל: 202, 205, 206, 217, 219, הַמְאַרְרִים: 1114 236, 248, 248, 253, 255, 271, 274, 285, 302, 302, : הַמְבַקשִים: 1114 302, 304, 311, 342, 347, מבתדא: 1033 352, 357, 360, 362, 366, אלמבתדא: 1034 372, 376, 378, 382, 385, מבתדאה: 1039 388, 389, 392, 1138, 1140, אלמבתדי: 667 1142, 1144, 1146, 1147 : 723 אלמגזום מחלהא: 205, 1133 : המדבר 1109 299: המטהר : הַמְדַבְרִים: 1113 המטהר: 300 : הַמֶּדברים: 1048 מידע: 899 מדגוש: 513, 520, 925, 925, מיודע: 900 1086, 1217 מים: 391, 396, 597, 1243 מדגושא: 475 אלמים: 298

מדגושה: 252, 298, 501, 1228

| ואלמים: 165, 378                | הּמְנַדִּים: 1116               |
|---------------------------------|---------------------------------|
| מֵים: 398                       | מגזלה: 543, 558                 |
| : בְּמֵים: 380                  | ואלמנזלה: 553                   |
| אלמכבר: 345                     | :543, 558 מנזלה בין מנזלתין     |
| מכפפא: 852, 854, 858, 864,      | 846:אלמנזלה בין מנזלתין         |
| 869                             | ואלמנזלה בין מנזלתין: 553       |
| מכרוך: 200, 200                 | מגזלתין: 543, 553, 558, 846     |
| ואלמכרת: 394                    | :מְגָכָר                        |
| אלמלוך: 24, 124, 168, 170, 171, | אלמנכּר: 898                    |
| 178, 181, 188, 662, 669,        | :מְגָבָּר                       |
| 675, 676, 682, 701, 709,        | מנפרדא: 1127                    |
| 718, 891, 942, 1021,            | מנצובא: 725                     |
| 177,10, 1165                    | מַסָב: 795                      |
| ואלמלוך: 172, 179               | המְסָכָן: 1108                  |
| למלוך: 676, 1176                | מסתופאה: 859, 863, 914          |
| : 33, 41, 191, 364, 446,        | מסתעאר: 979                     |
| 457, 490, 496, 666, 711,        | מסתקבלא: 19, 697                |
| 714, 715, 812, 813, 879,        | אלמעאני: 164, 705               |
| 898, 912, 987, 1006, 1010,      | אלמעטוף: 333                    |
| 1092, 1243                      | מעני: 161, 168, 171, 183, 185,  |
| אלמלך: 447, 455, 456, 755,      | 185, 317, 321, 351, 368,        |
| 786, 851, 853, 996, 1006,       | 465, 638, 639                   |
| 1008, 1009, 1010, 1013,         | אלמעני: 11, 174, 314, 317, 323, |
| 1016, 1017, 1019                | 1189                            |
| במלך: 888                       | ומעני: 11, 207, 444             |
| באלמלך: 715, 861                | מפיד: 745                       |
| ומלך: 715                       | מפכם: 603                       |
| ואלמלך: 994, 1003               | מפעול: 394, 755, 761, 765       |
| ללמלך: 880, 932, 1015           | אלמפעול: 724, 774, 775          |
| פאלמלך: 453                     | אלמפעול אלמטלק: 775             |
| אַלמלבין: 480                   | מפעולה: 762, 762                |
|                                 |                                 |

מרפיה: 409

אלמרפיה: 846

מפק: 465, 465, 470, 476 מרפיין: 275 מפק : 419, 420, 420 אלמרפיין: 249, 254, 259, 273 מפרד: 312 המרכבה: 549 : 998 מפתוחה : 550 במרכבת אלמצאדר: 780 : 1212 במרכבת אלמצאדר אלמסתטארה: 780 : 1109 אלמצאחף: 1002 משדד: 1086 ואלמצאחף: 1003 אלמתואצע: 688 מצאחפה: 502 אלמתואצעין: 171, 282 מצדר: 700 מתחרד: 930, 1027, 1033, 1035, 1036, 1036, 1037, 1042, אלמצדר: 775 1043, 1061, 1061, 1063, מצחאפא: 1179 1071, 1074, 1076, 1090, מצחף: 1183 1106, 1108, 1115, 1258, מצאף: 325, 394 1260, 1267 אלמצאפה: 147 אלמתחרך: 744, 805, 826, 839, מצמר: 325 841, 843, 844, 928, 961. מקטעה: 118 977, 983, 987, 1011, 1033, ומקטעהא: 813 1051, 1063, 1064, 1078, מקמוצא: 516, 1252 1079, 1080 מקף: 1250, 1255 ומתחרך: 678, 800, 804 אלמקף: 1125 ואלמתחרך: 801, 838, 953, 1081 במקף: 1224, 1240, 1246, 1248, וללמתחרד: 805 1252 באלמתחרד: 1084 אלמקרא: 209, 500, 577, 928, למתחרד: 840, 1075 1187, 1221, 1247, 1253 פאלמתחרך: 678 מרחיק: 459 מתחרכא: 958 מרפוע: 724 : מתחרכיו מרפי: 471, 516 : ללמתכלם: 344 מרפיא: 405

אלמתצרפה: 594

אלמתראדפה: 340, 614

מתראדפין: 420, 486, 1074, 1095 בנקט: 859, 865 אלמתראדפין: 1100, 1117 ואלנקט: 1183 ואלמתרד: 801 נקטה: 222, 227, 484, 1130, באלנגם: 1196 1211 אלנקטה: 229, 230, 231, 234 נגמאת: 674, 741, 968 אלנגמאת: 662, 119,7, 706 נקטהמא: 1213 ונגמאת: 957 נקטתיו: 484 סאכן: 678, 800, 804, 812, 841, נגמה: 666, 677, 957, 957, 971 930, 980, 1043, 1074, 1107, ואלנגמה: 677, 958 אלנגמה: 673 1113, 1258, 1259, 1262, 1265, 1268 : 678 בנגמה אלסאכן: 743, 799, 806, 807, נגמתאן: 740, 742 815, 818, 829, 837, 838, נוז: 153 840, 953, 954, 954, 957, אלנון: 380, 557, 622, 649 958, 961, 1029, 1030, 1080, ואלנוז: 193, 268 1089 אלנוניז: 338 באלסאכן: 1081 נטק: 672 ואלסאכן: 679, 1064 אלנטק: 225, 233, 446, 666, לסאכז: 842, 1075 673, 677, 1080, 1081 פאלסאכז: 800 : 668 נטקה פללסאכן: 805 נטקהא: 910 סאכנא: 809, 1077, 1092 : 575 אלנפי סאכנין: 1068, 1095 נצב: 681 אלסאכנין: 1066, 1072 אלנצב: 739, 772, 773, 773, 779, אלסגול: 782 781, 782 סגולה: 1161, 1162 ונצב: 734 אלסגולה: 992, 1142, 1152 ואלנצב: 721, 723, 740, 797 בסגולה: 1216, 1238, 1239, אלנצב אלכביר: 779 1247 אלנצב אלצגיר: 773 ואלסגולה: 1022 נקט: 857, 858, 1130, 1180, פרים: 995, 1166, 1167

1207, 1208, 1211, 1243

ועקר הלשון: 218

סכון: 1039, 1051, 1079 אלעראק: 61, 1170 אלסכון: 833, 834, 1043, 1052, ללעראקיין: 62 1054 ללטרב: 720 ואלסכוז: 1041 ללטרבי: 743 סכו 1070, 1125 אלערביה: 730, 735, 801 סלסלה: 78, 79, 108 יערץ: 1149, 1150 ואלסלסלה: 31 יערץ: 1150, 1151, 1152, 1153, ללסלסלה: 109 1153, 1154 אלסמאד: 382, 556, 623, 650 בערצה : 252, 268 בסמאך: 388, 392 וערצהא: 125 אלסמוד: 1162 ชอ: 493 אלספלאני: 1143 אלפא: 385, 624 אלעבר: 752, 783, 786, 790 ופא: 138, 420, 492 ואלעבר: 750, 795 ואלפא: 225, 305 ללעבר: 778 אלפאידה: 277, 295, 837, 896, אלעבראני 293, 735, 740, 799, 1100 1086, 1264 פאעל: 299, 300, 704 אלעבראניה: 729, 734, 747, 797 אלפאעל: 724, 748, 778, 787 ואלפאטל: 795 אלעבראניין: 758, 767 פאעלה: 5, 8, 606, 768 עורי: 14 אלפאעלין: 756, 757, 758, 759 עורי: 14 פאתחה: 920, 921, 945, 1151, אלעטף: 332 עין: 651, 1226 1160, 1161 אלעין: 17, 384, 623, 651, 868, אלפאתחה: 910, 911, 914, 923, 868, 869 924, 926, 1140 ואלטיז: 212 בפאתחה: 903, 907, 916, 1207, 1214 באלטלם: 1136 באלפאתחה: 881 עקר: 206, 1134 ואלפאתחה: 169, 922, 1022 ועקר: 218 ללפאתחה: 891 עקר הלשון: 206, 1134

פאלפאתחה: 922

| פזר: 79, 305                | צֵרי: 704                      |
|-----------------------------|--------------------------------|
| אלפסק: אלפסק                | צֵרִי: 478, 1162               |
| ואלפסק: 439                 | אלצמה: 720                     |
| אלפָסָק: 437                | צֹמיר: 322                     |
| פעל: 297                    | קאמצה: 998, 1150, 1160         |
| אלפעל: 298, 725, 768        | אלקאמצה: 169, 773, 998, 999,   |
| ואלפעל: 592                 | 1008, 1022, 1138               |
| פעלא: 3, 702                | בקאמצה: 863, 1251              |
| פעלה: 724                   | באלקאמצה: 893                  |
| [ע]פר: 254                  | קאמצתהם: 1170                  |
| פרע: 255, 284               | אלקוף: 389, 625, 654, 990      |
| פרעה: 1210                  | קטע: 439, 1099                 |
| פשוטות: 196                 | קמץ: 892                       |
| אלפשטה: 29                  | אלקמץ: 699, 703, 890, 990,     |
| אלפתחה: 701, 721, 741, 883, | 991, 1158                      |
| 884                         | ואלקמץ: 990                    |
| באלפתחה: 700, 882, 885      | אלקמץ: 326                     |
| ואלפתחה: 741, 742           | בקמצה: 862                     |
| אלפתחה אלוסטי: 741          | רביע: 79                       |
| אלפתחה אלכברי: 741          | אלרבים: 1210                   |
| ואלפתחה אלצגרי: 742         | ריש: 198, 541, 560, 561, 655   |
| ואלצאד: 966                 | אלריש: 16, 201, 391, 514, 546, |
| אלצדי: 388, 554, 624        | 546, 547, 551, 625, 814,       |
| די 653 אל[צ]די              | 970, 972, 1257                 |
| בצדי: 362, 382              | ריש: 199, 364                  |
| ואלצדי: 164                 | וריש: 560                      |
| אלצירי: 1144                | ואלריש: 164, 165, 309, 354,    |
| בצירי: 1244                 | 552                            |
| אלצרי: 1152                 | באלריש: 955                    |
| בצרי: 1237, 1249            | פאלריש: 544, 549               |
|                             | ואלריש אלכביר: 552             |

| ורפאה: 533                    | 903, 907, 912, 912, 913,      |
|-------------------------------|-------------------------------|
| רפאהא: 503                    | 919, 922, 923, 930, 945,      |
| ואלרפה: 261                   | 948, 949, 950, 951, 952,      |
| רפי: 512, 536, 1218, 1219,    | 960, 961, 963, 963, 973,      |
| 1222, 1226                    | 977, 980, 981, 987, 989,      |
| אלרפי: 263, 504               | 994, 996, 997, 1003, 1006,    |
| ואלרפי: 214, 215, 263, 294,   | 1007, 1008, 1010, 1011,       |
| 296, 297, 559                 | 1014, 1018, 1020, 1021,       |
| רפֵי: 1215                    | 1027, 1029, 1042, 1047,       |
| רפע: 119, 7, 734, 757         | 1047, 1051, 1057, 1069,       |
| אלרפע: 720, 739, 747, 761,    | 1076, 1079, 1084, 1089,       |
| 763, 766                      | 1090, 1092, 1106, 1108,       |
| [ע]רפ[ע]: 764                 | 1111, 1113, 1115, 1119,       |
| ואלרפע: 797                   | 1125, 1126, 1257, 1259,       |
| ובאלרפע: 762                  | 1260                          |
| פאלרפע: 723                   | באלשוא: 1064                  |
| ורפעהא: 126                   | ושוא: 894                     |
| רפעהם: 759                    | שוא [1]: 291                  |
| אלשאם: 52                     | ואלשוא: 923, 928, 932, 942,   |
| אלשאמיין: 471                 | 983, 1097, 1102, 1262,        |
| שוא: 488, 494, 548, 561, 703, | 1265, 1267, 1268              |
| 851, 858, 877, 888, 892,      | וללשוא: 745                   |
| 916, 920, 975, 1035, 1037,    | ללשוא: ללשוא: 1015            |
| 1061, 1061, 1082, 1087,       | פשוא: 893                     |
| 1098                          | פאלשוא: 815, 966              |
| אלשוא: 490, 496, 696, 799,    | אלשוָא: 743, 744              |
| 799, 803, 804, 809, 818,      | אלשואין: אלשואין              |
| 844, 851, 853, 857, 859,      | אלשופר: 29                    |
| 861, 862, 863, 864, 865,      | שין: 1233                     |
| 866, 868, 870, 873, 874,      | אלשין: 12, 165, 392, 626, 656 |
| 880, 880, 890, 892, 896,      | בשין: 266                     |

ואלשין: 310, 1032 ותנאגימהא: 58 פאלשיז: 267 תנגים: 31, 90 שירה: 793 אלתנגים: 1024 שירו: 752 אלתנגים: 90 אלשפתין: 271, 272, 1132, 1147 תנפס: 456, 932, 1194 שרק: 1130, 1131 : 983 אלתסכיז אלשרק: 1147, 1154 אלתעריף: 10 תאואת: 538, 539 ללתעריף: 927 ללתאנית: 823 תפכים: 607, 630, 631 תביר: 73, 107 אלתפכים: 602, 614, 630, 631 ותו: 515 ותפכים: 599 ואלתפכים: 587 1366 :בתו : 576, 636, 638 ותו: 151 ואלתו: 261 תפכם: 594, 595, 596, 610, 614 אלתו: 399, 657 : 598 מתפכם ותו: 150 תצאריף: 566, 748 עגאַע: 278 תצאריפהא: 791, 794, 796 [אַלת[ואַצע] אַלת[ואַצע] 25 תצריף: 632, 751, 752 תואצעו: 24, 280 אלתצריף: 633 בתואצעו: 23 בתקדיר: 463 אלתביר: 30 תקדירה: 381, 600, 600, 601, אלתו: 516, 535, 536, 542, 555, 611,640 626, 814, 1103 ותקדירה: 324, 327, 329, 642 אלתואצע: 141 918, 984 :תקיל תחריד: 919 ותקילהא: 124 תחרך: 1125 918 :תקל : 1111 לתחרד אלתקל: 217, 217, 533 תלת: 122, 250, 261, 267, 538, 1: 265: ותקל 734, 818, 1138, 1208, 1225 ותקלה: 561 אלתמה: 328 תקלת: 1110

תנאגימהא: 34

אֹוֹיה: 50, 51

אלתראדף: 1083, 1098, 1098 הֹלֹאוֹה: 65, 69, 71, 88, 92, 99, 101, 106, 108, 113, 115, תראדפא: 133, 487 תראדפהמא: 1068, 1075 119, 135 ללאוֹיה: 66 תשדיד: 232 אלתשדיד: 243 אלאבתדא: 227 אלתתניה: 936, 1191 אלאבתדי: 278 244, 1110 תתקיל אוגירה: 59 אלתתקיל: 242, 242, 247, 921, אוֹגַירַה: 56 924, 945, 1045, 1046, 1047, אינת: 211 1118, 1119 באלאלחאז: 339 לתתקיל: 234, 920 ללאלחאז: 23 פאלתתקיל: 1127 אלף: 122, 136, 138, 139 235 :תתקל אלאלף: 193, 201 569: תתקלב ואלאלף: 30, 33 אנקטעת: 16 TERMS AND WORDS IN אסמא: 307 HIDĀYAT AL-OĀRI ואסמה: 309 אסמוהא: 316, 322 (SHORT VERSION) ואסמוהא: 319 (Numbers refer to lines) אסמיז: 11 אספל: 140, 217, 315, 316, 319, ะ: 134, 308 329 ะ: 134, 308 אסתיפא: 181, 269 ะ: 134, 308 באלאסתקבאל: 212 <u>א</u>: 134, 308 אצולא: 26 <u>א</u>: 134, 308 אצולהם: 234 k: 134, 308 אצל: 327, 338 **x**: 134, 308 1: 29 אַהֹחֹעָ: 27, 28, 196, 255, 263

ואשתקאקהא: 86

ואשתקוה: 310

| בא: 170, 294                   | אלהי: 31, 31, 32, 86, 87       |
|--------------------------------|--------------------------------|
| באלבא: 244                     | ואלהי: 30                      |
| בּאַץ: 104                     | ואו: 57, 91, 91, 139, 211      |
| בי 111, 112                    | אלואו: 142, 143, 203, 212, 322 |
| אלבי: 77, 113, 120, 122        | אלזאי: אלזאי: 157              |
| בבי 46, 92:                    | בזאי: 48                       |
| 1: 58                          | ואלזאי: 245                    |
| בית: 17, 81, 83                | ואלאג: 142                     |
| בבית: 88                       | חדף: 136, 346                  |
| ובית: 28, 268, 325             | חדפת: 347                      |
| הבליעה: 28, 325                | חית: 10, 240, 265              |
| אלג: 19, 20, 137               | בחית: 4, 227, 302              |
| געיה: 228, 228                 | אלחית: 205                     |
| אלגעיה: 199, 204, 335, 336,    | חלם: 310                       |
| 344, 346                       | אלחלם: 325                     |
| בגעיה: 181                     | אלחלקום: 29, 37                |
| לגעיה: 341                     | אלחנך: 328                     |
| דגש: 30, 30, 35, 77            | חסר: 141                       |
| אלדגש: 252                     | חרוף: 50, 51, 53, 81, 97, 135, |
| בדגש: 127                      | 168, 169, 171, 173, 196,       |
| דדחיק: 68, 68                  | 197, 199, 208, 224, 254,       |
| ודדחיק: 57                     | 255, 260, 263                  |
| דפסיק: 65                      | אלחרוף: 25, 26, 29, 43, 105,   |
| ודפסיק: 56                     | 260                            |
| : 138, 173                     | חרכה: 288                      |
| אלהא: 136, 166, 172, 202, 202, | אלחרכה: 247                    |
| 202                            | חרכה: 244, 246, 247, 269       |
| והא: 5, 136                    | חרכת: 188                      |
| הי: 15, 33, 57, 85, 86, 116,   | וחרכתהא: 328, 330              |
| 122, 172, 231, 316, 319,       |                                |
| 336                            |                                |

| חרף: 10, 13, 65, 65, 69, 69, 97, | יוֹד: 140                      |
|----------------------------------|--------------------------------|
| 120, 121, 129, 133, 150,         | אליוד: 98, 101, 141, 218, 220, |
| 156, 164, 197, 209, 211,         | 225                            |
| 234, 239, 254, 267, 295,         | יחדפהא: 338                    |
| 302                              | יחדפו: 263                     |
| אַלחרף: 54, 97, 100, 147, 148,   | ינצב: 80                       |
| 157, 164, 175, 180, 187,         | יסכן: 146, 157, 242            |
| 191, 192, 241, 242, 242,         | יסתופא: 265                    |
| 244, 245, 249, 252, 252,         | יסתופי: 268                    |
| 282, 301                         | ירפי: 118                      |
| קחרם: 132                        | ירפיהא: 117                    |
| חרפא: 26, 230                    | לירפע: 257                     |
| חרפין: 104                       | ישד: 118                       |
| אלחרפין: 178                     | יתחרך: 171, 188, 241, 245      |
| בחרפין: 301, 303                 | פיתחרכא: 295                   |
| וחרפין: 57                       | כאדם: 129, 239, 343            |
| חרק: 98, 319                     | אלכאסרה: 67, 79, 85, 89, 91,   |
| אלחרק: אלחרק                     | 94, 96, 104, 111, 112          |
| וחרק: 319                        | כאפאת: 116                     |
| טעם: 31, 32, 73, 343, 345        | כאפין: 104                     |
| מלטעם: 10, 12, 76, 240, 241,     | ואלכדאם: 339                   |
| 344                              | אלכט: 120                      |
| בטעם: 181                        | אלכלאם: 31, 32, 111, 130, 131, |
| באלטעם: 243                      | 132, 145, 165, 172, 226,       |
| אלטפחה: 341                      | 226, 236, 277, 279, 286,       |
| וטהורהא: 86                      | 287, 305, 324, 336             |
| ידגש: 124                        | באלכלאם: 111                   |
| פידגש: 81                        | אלכלמה: 11, 52, 53, 87, 150,   |
| ידגשהא: 116                      | 152, 168, 178, 292, 343,       |
| אליהא: 225                       | 345                            |
| יוד: 57, 96, 96, 217             | אלכלמתין: 342                  |

| אַלבלף: 63                     | 9: למונת                        |
|--------------------------------|---------------------------------|
| <b>ງ</b> ລ: 210                | אלמורפיין: 36, 38               |
| אלבף: 161                      | מחט: 151, 153                   |
| ואלכף: 161                     | מחל: 25, 325, 327, 329, 330,    |
| כפיף: 54                       | 332, 333, 334                   |
| כפיפה: 203, 227, 232           | מחלהא: 28, 36, 38, 40, 41, 324  |
| לכפתהא: 233                    | מיודע: 222                      |
| אללגאת: 311, 318               | אלמיודע: 221                    |
| לחן: 82, 83, 239, 343          | אלמים: 161                      |
| אלחן: 11, 13, 68, 80, 174, 246 | ואלמים: 173                     |
| בלחן: 19, 20                   | מכפפא: 199                      |
| באללחן: 52                     | אלמלא: 138                      |
| ולחן: 129                      | מלוך: 273                       |
| ואללחן: 245                    | אלמלוך: 131, 134, 143, 307,     |
| אללמד: אללמד: אללמד            | 308                             |
| אללסאן: 29, 36, 37, 39, 327,   | מלך: 18, 69, 76, 108, 115, 133, |
| 327, 329                       | 151, 181, 191, 213, 234,        |
| אללפט: 119                     | 254, 267                        |
| אללפטה: 129                    | אלמלך: 70, 71, 75, 198, 200,    |
| בלפצה: 103                     | 259, 261, 264, 264, 265,        |
| לשון: 126                      | 267, 269, 270                   |
| הלשון: 28, 325                 | באלמלך: 74                      |
| ואלמאילה: 341                  | ומלך: 133, 306                  |
| אלמאצי: 212                    | ואלמלך: 221                     |
| באלמאצי: 213                   | אלמלכין: 100, 142               |
| מארכה: 21, 21                  | אלמם: 166                       |
| מדגוש: 120, 302                | מנכר: 222                       |
| מדגושה: 125                    | אלמנכר: 221                     |
| למדכר: 11                      | מסתופאה: 236                    |
| מוארבה: 321                    | מסתקבל: 215                     |
|                                | אלמסתקבל: 213                   |
|                                |                                 |

: 166, 172 מתקל

ללמטאני: 9 מתראדפין: 58, 104, 297 ומענאה: 310 אלמתראדפיז: 178 ומענאהא: 317 נגמאת: 245 מעני: 68, 86 בנגמה: 339 אלמעני: 348 נצב: 340 במטני: 322 בנצב: 340 ומטני: 320 ונצבהא: 340 מפיק: 85, 86, 91, 96 אלנטק: 70, 74 ומפיק: 57, 57, 57 נקט: 315, 321 אלמצאחף: 257 בנקט: 202, 218 ומקטעהא: 152 נקטה: 98, 319 מקף: 344 אלנקטה: 31, 33, 309 אלמקף: 342 בנקטה: 217 1345: ומקף ואלנקטה: 139, 140, 142 אלמקרא: 8, 123 : 321 נקטה מרחיק: 57, 79 נקטהא: 231 מרפי: 54, 92, 122 נקטתין: 98, 316 אלמרפייז: 41 ואלנקטתיז: 140 משדד: 302 סאכן: 146, 151, 160, 163, 173, משתקה: 312 175, 179, 189, 240, 242, מתחרך: 164, 165, 167, 169, 297, 298, 305 174, 179, 182, 189, 192, אלסאכן: 146, 155, 158, 159, 242, 277, 286, 287, 297, 160, 241 בסאכן: 279 298 אלמתחרך: 156, 159, 161, 187, ואלסאכז: 289 194, 243, 249, 254, 282, סאכנא: 149 288 סאכניז: 292 באלמתחרך: 288 אלסאכנין: 290 ומתחרך: 146 סגולה: 315 מתחרכין: 289 אלסגלה: 330

| ואלסגלה: 274                | קאמצה: 312                    |
|-----------------------------|-------------------------------|
| סכון: 188, 282              | אלקאמצה: 193, 273, 327        |
| אלסכון: 193, 283            | בקאמצה: 203, 204              |
| ואלסכון: 192                | אלקואמץ: 215                  |
| סכן: 293                    | אלקמץ: 135, 137               |
| סלסלה: 21, 21               | וקמץ: 312                     |
| בסמאך: 47                   | אלריש: 121, 152               |
| אלספלאני: 331               | רפי: 249                      |
| אלעבראני: 224, 255, 301     | אלשאמיין: 92                  |
| אלעץ: 206                   | שוא: 106, 113, 166, 179, 198, |
| עיקר: 28                    | 240, 286, 286, 299, 303       |
| עיקר הלשון: 28              | אלשוא: 108, 115, 145, 146,    |
| עקר: 325                    | 155, 163, 164, 167, 168,      |
| עקר הלשון: 325              | 171, 175, 178, 184, 187,      |
| בערצה: 36                   | 194, 198, 202, 202, 203,      |
| אלפאתחה: 231, 235, 313, 329 | 208, 209, 211, 213, 214,      |
| בפאתחה: 227                 | 215, 217, 217, 220, 225,      |
| ואלפאתחה: 193, 274          | 227, 233, 233, 235, 239,      |
| ובפאתחה: 228                | 243, 247, 247, 249, 251,      |
| אלפאתחה: 232                | 254, 259, 261, 264, 267,      |
| אלפעל: 215                  | 269, 271, 273, 277, 282,      |
| פתח: 313                    | 293, 305                      |
| ואלפתח: 135                 | באלשוא: 160, 161, 188, 242,   |
| פתחה: 166                   | 289                           |
| אלפתחה: 138                 | ואלשוא: 241                   |
| ואלצדי: 294                 | ללשוא: 189                    |
| צירי: 316                   | באלשוא: 169, 173, 181         |
| אלצירי: 332                 | שואאין: 292, 297              |
| צרי: 98                     | אלשין: אלשין: 293             |
| צֹם: 330                    | ואלשין: 157                   |
|                             |                               |

שירה: 59 משירה: 336 תנפס: מסכינהמא: 41, 41, 323 אלשפתין: 294

שרק : 322 אלשרק: 334 בתקדיר : 334 אלשרק: 334

אלתאו: 152 אלתאו: 204, 228

אלתבדיל 45 אלתבדיל 252 תקל: 252 אלתקל 268 אלתקל 268 בתקל 125 אלתָנְאַת 125 אלתָנָאַת 128 אלתראדף 299 אלתראדף 161, 184 אחריד 105

תחרך: 161, 184 תחרך: 105 תראדפא : 251 אלתחרך: 298 מודר בהמא

126, 128 אלתתניה 347: אלתתניה 347: אלתתניה 183: אלתתקיל 183: אלתתקיל 180: באלתתקיל 180: 180: מחלת

תנפיס: 164 פאלתתקיל

# Cambridge Semitic Languages and Cultures

General Editor Geoffrey Khan







## Cambridge Semitic Languages and Cultures

## About the series

This series is published by Open Book Publishers in collaboration with the Faculty of Asian and Middle Eastern Studies of the University of Cambridge. The aim of the series is to publish in open-access form monographs in the field of Semitic languages and the cultures associated with speakers of Semitic languages. It is hoped that this will help disseminate research in this field to academic researchers around the world and also open up this research to the communities whose languages and cultures the volumes concern. This series includes philological and linguistic studies of Semitic languages and editions of Semitic texts. Titles in the series will cover all periods, traditions and methodological approaches to the field. The editorial board comprises Geoffrey Khan, Aaron Hornkohl, and Esther-Miriam Wagner.

This is the first Open Access book series in the field; it combines the high peer-review and editorial standards with the fair Open Access model offered by OBP. Open Access (that is, making texts free to read and reuse) helps spread research results and other educational materials to everyone everywhere, not just to those who can afford it or have access to well-endowed university libraries.

Copyrights stay where they belong, with the authors. Authors are encouraged to secure funding to offset the publication costs and thereby sustain the publishing model, but if no institutional funding is available, authors are not charged for publication. Any grant secured covers the actual costs of publishing and is not taken as profit. In short: we support publishing that respects the authors and serves the public interest.

#### Other titles of the series



Studies in Rabbinic Hebrew Shai Heijmans (ed.) doi.org/10.11647/OBP.0164





You can find more information about this serie at: http://www.openbookpublishers.com/section/107/1

## The Tiberian Pronunciation Tradition of Biblical Hebrew (Vol. II)

## Geoffrey Khan

The form of Biblical Hebrew that is presented in printed editions, with vocalization and accent signs, has its origin in medieval manuscripts of the Bible. The vocalization and accent signs are notation systems that were created in Tiberias in the early Islamic period by scholars known as the Tiberian Masoretes, but the oral tradition they represent has roots in antiquity. The grammatical textbooks and reference grammars of Biblical Hebrew in use today are heirs to centuries of tradition of grammatical works on Biblical Hebrew in Europe. The paradox is that this European tradition of Biblical Hebrew grammar did not have direct access to the way the Tiberian Masoretes were pronouncing Biblical Hebrew.

In the last few decades, research of manuscript sources from the medieval Middle East has made it possible to reconstruct with considerable accuracy the pronunciation of the Tiberian Masoretes, which has come to be known as the 'Tiberian pronunciation tradition'. This book presents the current state of knowledge of the Tiberian pronunciation tradition of Biblical Hebrew and a full edition of one of the key medieval sources, Hidāyat al-Qāri' 'The Guide for the Reader', by 'Abū al-Faraj Hārūn. It is hoped that the book will help to break the mould of current grammatical descriptions of Biblical Hebrew and form a bridge between modern traditions of grammar and the school of the Masoretes of Tiberias.

Links and QR codes in the book allow readers to listen to an oral performance of samples of the reconstructed Tiberian pronunciation by Alex Foreman. This is the first time Biblical Hebrew has been recited with the Tiberian pronunciation for a millennium.

As with all Open Book publications, this entire book is available to read for free on the publisher's website. Printed and digital editions, together with supplementary digital material, can also be found at www.openbookpublishers.com

Cover image: Cambridge University Library T-S Ar. 31.61 (Hidāyat al-Qāriʾ). Courtesy of the Syndics of Cambridge University Library. Cover design: Luca Baffa





